
VA
R

IA

 L’ H O M M E  255-256 / 2025, pp. 191 à 238

    Les études décoloniales ont pris, depuis une vingtaine d’années, une place 
croissante dans les universités américaines, européennes ou indiennes et 
commencent à pénétrer dans les universités africaines. Elles ont pour objet 
premier d’identifier et de documenter, en tant que paradigme théorique, 
et de combattre, en tant que projet politique, les principales survivances de 
la colonisation européenne dans tous les domaines, politique, économique, 
social et surtout culturel et épistémique :

 « Le projet décolonial est ainsi un projet contre-hégémonique sur deux plans : celui 
de l’émancipation politique et économique de la colonialité du pouvoir occidental 
capitaliste racialisant ; celui de l’émancipation épistémologique de la colonialité des 
savoirs » (Dufoix & Macé 2019 : 111).

 C’est sur ce second point, l’« émancipation épistémologique », que porte le 
présent article. Il y a là en effet un paradoxe surprenant, dans la mesure où les 
principaux handicaps dont souffre la recherche en sciences sociales au Sud, 
en particulier en Afrique, qui devraient être au centre des  préoccupations 
des études décoloniales, et que nous décrirons plus loin, sont en fait négligés 
par celles-ci : les théoriciens décoloniaux se sont, au contraire, focalisés sur 
une bataille épistémologique essentiellement idéologique, tournée vers le 
passé, ignorant l’émergence de la « raison empirique » qui constitue  pourtant 
le régime épistémologique spécifique des sciences sociales aujourd’hui.

          Les études décoloniales face à la raison empirique
L’obsession épistémologique

    Jean-Pierre Olivier de Sardan

﻿       « [I]l faut se garder d’une furie de la déconstruction qui ne verrait plus partout  
qu’une logique coloniale toute-puissante, insidieuse et ventriloque – 

 dictant elle-même toujours les réponses qu’on lui oppose » 
Souleymane Bachir Diagne (2018b : 207). 

Pour leurs commentaires particulièrement précieux sur des premières ébauches 
de ce texte, je remercie très chaleureusement Thomas Bierschenk, Giorgio Blundo, Tom De Herdt, 
Michel de Fornel, Rahmane Idrissa, Philippe Lavigne Delville et Mahaman Tidjani Alou. Grâce 
à eux, cette version a été considérablement modifiée et améliorée par rapport aux précédentes.

INT_255-256.indb   191INT_255-256.indb   191 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p191
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:44



192

Jean-Pierre Olivier de Sardan

 Je voudrais proposer une double distinction préliminaire. La première 
porte sur la coexistence, au sein du paradigme décolonial, d’une « infra- 
structure empirique » incontestable et d’une « superstructure idéologique » très 
contestable. L’infrastructure empirique est admise bien au-delà de la galaxie 
décoloniale : il s’agit de la permanence tant de traumatismes et de formes de 
dépendance hérités de la colonisation dans les pays  anciennement colonisés 
que du suprématisme occidentalo-centrique dans les pays  anciennement colo-
nisateurs, y compris dans la production des connaissances. La superstructure 
idéologique, qui représente le cœur de la perspective décoloniale, consiste 
en un narratif fondé sur la négation ou l’oubli d’un ensemble important 
de réalités épistémologiques et historiques avérées. Les études décoloniales 
fournissent un exemple particulièrement significatif de la superposition 
d’une idéologie a-empirique et a-historique, à forte connotation émotive 
et morale, sur des constats largement partagés et guère contestables relatifs 
aux méfaits de la colonisation et, surtout, à ses séquelles.

 La seconde distinction prend acte de l’articulation ou de l’imbrication 
entre un paradigme théorique, d’un côté, et un projet politique, de l’autre. 
Le projet politique décolonial déborde le paradigme théorique, comme 
en témoigne en Afrique le succès important, chez les jeunes et parfois les 
moins jeunes, des discours néo-souverainistes et anti-occidentaux tenus par 
les dirigeants militaires des pays du Sahel. Le paradigme théorique et le 
projet politique entretiennent des liens mutuels : les théoriciens décoloniaux 
considèrent que leurs positions épistémologiques ou historiques sont au 
service d’une cause politique, tandis que les militants décoloniaux puisent 
certains de leurs arguments dans les écrits des théoriciens. Il s’agit néan-
moins de deux arènes très différentes. La première se situe essentiellement 
au sein des universités et des publications savantes, la seconde sur la place 
publique des villes africaines, ou parfois occidentales. Dans cet article, je 
me focaliserai sur le seul paradigme théorique 1.

 Après un rappel de l’histoire et des principaux thèmes des études  décoloniales 
(et postcoloniales), la première partie portera sur leur  argumentation 
épistémologique. Les théoriciens décoloniaux s’en prennent frontalement 
à ce qu’ils appellent l’« épistémologie occidentale » sans d’ailleurs jamais 
 préciser ce qu’ils entendent par là et à quels types de connaissances ils 
se réfèrent. Nous mettrons en évidence ce en quoi les sciences sociales 
contemporaines n’ont plus grand-chose à voir avec l’Europe des Lumières, 
en particulier du fait de l’abandon du positivisme et de l’évolutionnisme 
social, puis nous décrirons les caractéristiques de la raison empirique qui 
inclut en son sein la raison contextuelle, ignorée par la plupart des théoriciens 

1.  À propos du projet politique tel qu’il s’exprime en Afrique, cf. Jean-Pierre Olivier de Sardan (2023).

INT_255-256.indb   192INT_255-256.indb   192 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p192
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:44



193

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

décoloniaux. La deuxième partie sera consacrée à la « théorie du point de 
vue » sur laquelle repose en réalité une part importante de l’argumentation 
épistémologique des études décoloniales : elle privilégie les seules  positionnalités 
identitaires des chercheurs, en ne tenant pas compte du caractère optionnel 
et construit des positions épistémologiques. Enfin, la troisième et dernière 
section traitera des inégalités entre l’Occident et l’Afrique en matière de 
production de connaissances en sciences sociales, un enjeu majeur  pourtant 
laissé de côté par les études décoloniales, en raison de leur obsession 
épistémologique, mais que pourraient sans doute accepter les auteurs 
 décoloniaux les moins idéologiques.

  L’émergence des études décoloniales : 
fondements, débats et polémiques

 La perspective décoloniale, qui s’inspire largement des études  postcoloniales 
(voir infra ) tout en s’en démarquant vigoureusement, s’est déployée à la 
fin des années 1990, chez des intellectuels et universitaires originaires 
d’Amérique latine, surtout dans les disciplines littéraire et philosophique 
(Dussel 2023), ce qui n’est pas sans importance, comme on le verra. Ils 
considèrent que la modernité occidentale est tout entière fondée sur la colo-
nisation des autres peuples et la négation de leurs cultures (French 2021). 
La « matrice coloniale de pouvoir » a entraîné une « déshumanisation » des 
peuples colonisés (Mignolo & Walsh 2018). La colonisation à laquelle se 
réfèrent les fondateurs du paradigme décolonial est celle de l’Amérique, à 
partir de l’arrivée de Christophe Colomb à la fin du xv﻿e siècle, marquée par 
la soumission (et la décimation par le massacre et l’introduction de mala-
dies) des peuples indigènes. Cette colonisation principalement espagnole 
et portugaise – mais qui, en Amérique du Nord et aux Antilles, fut aussi 
anglaise et française – était une colonisation de peuplement européen, et les 
indépendances intervenues depuis plus de deux siècles se sont faites, il est 
vrai, au profit des descendants des colonisateurs. L’historien Michel Cahen 
(2024) évoque à ce propos une « indépendance sans décolonisation ». Les 
peuples indigènes et les Africains déportés comme esclaves ont été, jusqu’au 
﻿xx﻿e siècle, cantonnés dans diverses formes d’exploitation, de sujétion et de 
discrimination : rarissimes sont les hommes ou femmes politiques indiens ou 
afrodescendants ayant accédé à des postes de pouvoir en Amérique latine 2.

 Sur la base de ce constat irrécusable, le paradigme décolonial s’attaque en 
priorité aux survivances idéologiques et intellectuelles de la conquête euro-
péenne du monde, sans oublier néanmoins les politiques et les institutions 

2.  Rappelons que, plus au Nord, l’apartheid légal n’a pris fin, aux États-Unis, que dans les années 1960.

INT_255-256.indb   193INT_255-256.indb   193 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p193
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:44



194

Jean-Pierre Olivier de Sardan

qui reproduisent ces survivances ; il étend son argumentation aux autres 
continents qui furent victimes de l’entreprise coloniale, avec des méthodes 
aussi destructrices, violentes et méprisantes. Le racisme et les inégalités 
dont souffrent encore les pays et acteurs du Sud, le suprématisme des pays 
et acteurs du Nord, les prétentions universalistes abusives de l’Occident et 
le type de modernité capitaliste qu’il représente et diffuse, l’indifférence 
avec laquelle les savoirs et les traditions des peuples autrefois colonisés sont 
 toujours considérés par une partie des populations européennes (ou  d’origine 
européenne en Amérique), la présence humiliante dans l’espace public 
(statues ou noms de rue) ou l’enseignement (en langues européennes) de 
personnages symboliques du trafic esclavagiste ou des massacres coloniaux : 
ce sont autant de réalités qui sont la cible du paradigme décolonial, sous le 
nom global de « colonialité ». Celle-ci pèserait encore très lourdement sur les 
mentalités et les savoirs, alors même que la colonisation proprement dite est 
depuis longtemps révolue. Autrement dit, la « colonisation des esprits » se 
prolongerait jusqu’à nos jours, bien après la décolonisation des institutions.

 Malgré cette extension mondiale du paradigme, celui-ci reste fortement 
ancré dans sa base latino-américaine, en particulier en raison du mépris 
envers les religions et connaissances « indigènes », et du fait du poids de la 
« question raciale » sous-jacente, qui aurait été trop négligée par les marxistes 
et les théories de la dépendance 3. Inversement, le paradigme décolonial a 
été critiqué pour son manque d’intérêt pour la « question sociale » 4. Les 
 principales théorisations métahistoriques des auteurs latino-américains 
méritent aussi d’être débattues. Leur opposition globale et radicale entre 
le « Nord » et le « Sud » de la planète n’est guère soutenable, et les concepts, 
centraux pour eux, de « colonialité du pouvoir » et d’équivalence entre 
« colonialité et modernité » sont loin d’être convaincants empiriquement 
parlant. Faire de la colonialité non seulement le socle historique des pouvoirs 
occidentaux contemporains (ce qui est une évidence), mais aussi leur carac-
téristique fondamentale aujourd’hui encore (Quijano 2007) est contestable 
et l’argument souvent avancé selon lequel le racisme structurel dans les pays 
du Nord en serait la preuve se discute, les sources du racisme étant plus 
complexes, d’autant plus que ce dernier est présent, sous d’autres formes, 
dans la grande majorité des sociétés de la planète. D’autre part, la colonialité 
serait indissociable de la modernité (Dussel 1992), la seconde étant le masque 
ou le prétexte de la première : « La colonialité et la  modernité constituent 

3.  Ce qui est pour une part discutable : Rodolfo Stavenhagen (1973) parle par exemple de 
« colonisation interne ».
4.  Sur cet ancrage sud-américain et son importance dans l’émergence du paradigme, cf. Philippe 
Colin & Lissel Quiroz (2023). Michel Cahen (2024) évoque, quant à lui, le « latino-centrisme » 
des études décoloniales.

INT_255-256.indb   194INT_255-256.indb   194 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p194
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



195

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

les deux faces d’une même médaille » (Grosfoguel 2011 : 14) 5. C’est une 
autre théorisation historique lapidaire qui fait débat : des  perspectives très 
différentes ont été solidement documentées, tant du côté de l’Europe (Lilti 
2019) que du côté de l’Afrique (Nwafor 2025).

 Les paradigmes postcolonial et décolonial dans leur ensemble ont été 
 l’objet d’attaques souvent très polémiques issues du monde savant. La 
 critique menée par Pierre-André Taguieff (2020) contre le mouvement 
décolonial, particulièrement agressive, se situe plutôt dans un registre de lutte 
idéologique et politique. Celle de Jean-François Bayart (2010) sur les études 
postcoloniales est plus académique et théorique, et concerne essentiellement 
leur ignorance des historiens français. D’autres auteurs ont, inversement, 
mis en évidence l’existence d’une idéologie antidécoloniale réactionnaire 
associée à l’idéologie « antiwoke » qui attaque, en bloc et sans nuances, le 
décolonialisme, y compris dans son soubassement empirique, en tirant 
parti des excès politiques de ceux qui s’en réclament (Dufoix 2023 ; Fassin 
2024). Enfin, il y a diverses critiques marxistes des études postcoloniales 
(Chibber 2013) et, surtout, des études décoloniales, parfois les rejetant 
complètement comme « contre-révolutionnaires » 6, parfois essayant de 
définir une « décolonialité matérialiste » contre la décolonialité dominante 
d’orientation fondamentalement idéaliste (Cahen 2024).

 Aujourd’hui, l’approche décoloniale s’est globalisée 7. Partout dans le 
monde, de nombreux enseignements, de nombreux colloques, de nom-
breuses publications s’en inspirent directement et affichent ce label. De plus 
en plus de « chaires décoloniales » sont créées dans les facultés du Nord. 
En chemin, les études décoloniales ont souvent convergé et quelquefois 
fusionné avec des paradigmes récents d’origine et de diffusion occidentales : 
les perspectives postmodernes et déconstructionnistes, les théories de la 
domination, la théorie critique de la race, la théorie du point de vue, les 
études féministes, l’intersectionnalité 8. Cette extension du courant déco-
lonial initial et sa rencontre avec d’autres courants scientifiques critiques 
ont favorisé son succès dans les milieux académiques.

 Il faut également mentionner le courant postcolonial, antérieur à son 
cousin décolonial (dès les années 1980), mené par des autrices comme 
Gayatri Spivak (1999), Dipesh Chakrabarty (2000) et Homi Bhabha (1994), 

5.  Toutes les citations extraites d’ouvrages en anglais ont été traduites par mes soins.
6.  Cf. le collectif d’universitaires latino-américains, auteurs du recueil Critique de la raison décoloniale 
(Gaussens et al . 2024).
7.  Cf. : Capucine Boidin (2009) ; Stéphane Dufoix (2023) ; Philippe Colin & Lissel Quiroz (2023).
8.  Les critiques de David Booth (2023) à l’encontre du succès du paradigme décolonial au sein 
d’une importante institution de développement anglaise visent également le postmodernisme et la 
théorie critique de la race.

INT_255-256.indb   195INT_255-256.indb   195 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p195
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



196

Jean-Pierre Olivier de Sardan

et qui se réfère en priorité à l’histoire et aux survivances du colonialisme en 
Inde, dans des conditions donc très différentes de la colonisation européenne 
aux Amériques quelques siècles plus tôt. Issues en particulier des subaltern 
studies  portées par des historiens soucieux de recueillir les représentations, 
pratiques et résistances des acteurs dominés (Diouf 1999), les études post- 
coloniales ont précédé les études décoloniales dans la remise en question 
radicale du narratif universaliste européen et dans l’appel à « provincialiser 
l’Europe » (Chakrabarty 2000). Elles ont aussi mis en évidence la  permanence 
de la vision coloniale du monde, après la fin de la colonisation, et ont été 
influentes en Afrique (Abrahamsen 2007). Bien que les postcoloniaux 
comme les décoloniaux se réclament d’ancêtres communs (Edward Saïd et 
Frantz Fanon), plusieurs auteurs décoloniaux ont souligné avec insistance 
les divergences entre les deux perspectives, accusant les postcoloniaux de 
ne pas avoir rompu clairement avec l’épistémologie occidentale :

 « Les intellectuels et théoriciens décoloniaux ne se limitent pas à la critique de  
l’eurocentrisme chère aux études postcoloniales. Elles et ils proposent des épistémologies 
alternatives et des approches nouvelles qui ne s’inspirent pas nécessairement de la pensée 
européenne critique fût-elle radicale » (Ali & Dayan-Herzbrun 2017 : 6).

 Ainsi le sociologue Ramón Grosfoguel reproche-t-il aux études postcoloniales 
de se référer à « Foucault, Derrida et Gramsci, trois penseurs eurocentriques » 
(2011 : 4) 9, et d’être influencées par le postmodernisme et le poststructura-
lisme 10, alors que « le postmodernisme et le poststructuralisme en tant que 
projets épistémologiques reproduisent une forme particulière de colonialité » ; 
en conséquence, « il faut décoloniser non seulement les  subaltern  studies , mais 
aussi les études postcoloniales » (Ibid . : 5). Mais au-delà de ces critiques extrêmes, 
révélatrices du registre épistémologique radical qui caractérise le noyau dur des 
études décoloniales, les autres différences entre les post - et les dé - ne sont guère 
plus importantes que celles que l’on peut repérer d’un auteur à l’autre dans 
chacun des deux courants. Loin d’être homogènes, ces derniers recouvrent, 
comme tout paradigme général, une diversité non négligeable, avec des auteurs 
parfois plus souples 11 que les théoriciens les plus connus, ou parfois plus 
intransigeants 12. De plus, en ce qui concerne l’Afrique, la différence entre ces 
deux étiquettes n’est, en général, pas prise en compte et n’a guère de pertinence.

9.  De même, Boaventura de Sousa Santos (2011) a critiqué l’eurocentrisme chez Habermas et Foucault.
10.  Néanmoins, Homi Bhabha a parfois fustigé l’« eurocentrisme » de Foucault (1994 : 201-202) ; 
cf. aussi Gurminder Bhambra (2014).
11.  Adom Getachew et Karuna Mantena (2021) constatent que les études décoloniales sont restées 
trop focalisées sur la critique de l’épistémologie occidentale et souhaitent un dialogue avec la science 
politique au Nord.
12.  Daniel Krugman (2023), qui cite un appel à « décoloniser la décolonisation », s’attaque ainsi à la 
« capture » du thème décolonial par les élites de la Santé globale au profit de stratégies « réformistes ».

09-ART_Sardan.indd   19609-ART_Sardan.indd   196 11/12/2025   11:1611/12/2025   11:16

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p196
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



197

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

 Quoi qu’il en soit, reconnaissons aux études postcoloniales/décoloniales 
quelques objectifs pouvant faire consensus (et qui ont d’ailleurs été souvent 
énoncés bien avant qu’elles n’apparaissent) : a) prendre bien plus au sérieux 
les contextes non occidentaux ; b) se départir des visions occidentalo-centriques 
du monde héritées de la période coloniale ; c) analyser comment tels ou tels 
aspects des mentalités coloniales ont influencé et/ou influencent encore 
les mentalités contemporaines au Nord comme au Sud ; d) développer la 
recherche en sciences sociales dans les pays autrefois colonisés pour qu’elle 
soit beaucoup plus autonome en termes de questionnements et de moyens, 
et davantage reconnue au niveau international.

 C’est cette « infrastructure » peu contestable, de nature politique, qui 
permet aux études décoloniales de bénéficier d’un capital de sympathie 
dans les milieux universitaires et intellectuels. On ne peut en effet que 
constater à quel point, au sein des sciences sociales, l’asymétrie entre centres 
de recherches du Nord et centres de recherches du Sud reste encore forte, 
et l’« extraversion » de ces derniers évidente (Connell, Beigel & Ouédraogo 
2017). Si ce point de départ est largement justifié (nous le développerons 
dans la troisième partie), l’argumentaire décolonial s’en éloigne néanmoins 
considérablement pour se concentrer sur deux domaines principaux : l’épis-
témologie et l’histoire 13. C’est sur ces deux registres que je souhaite mener 
une analyse critique sereine des études décoloniales, sans caricaturer ou 
déformer leurs propos et en les citant autant que possible.

   Épistémologie et raison empirique des sciences sociales

 Pour les auteurs décoloniaux, l’universalisme des Lumières et l’épistémologie 
rationaliste et positiviste européenne qui y est associée sont indissociables tant 
de la colonisation (phénomène historique ancien à l’origine de la prospérité 
et de l’hégémonie de l’Occident) que de la colonialité (toujours actuelle). 
Admettons ce point de départ, mais avec deux réserves : d’une part, les Lumières 
ont été beaucoup plus diverses qu’on ne le croit généralement (Lilti 2009) ; 
d’autre part, leur objectif principal, à ne jamais oublier, était l’émancipation 
de la pensée critique face au dogmatisme ecclésiastique et à l’autoritarisme 
royal en contexte européen. Néanmoins, il est incontestable que leur univer-
salisme proclamé ait été eurocentré ; et l’idéologie occidentalo-centrée propre 
à leur époque reste encore active de nos jours, sous d’autres formes. Qu’il 
faille en sortir est nécessaire. Cela a d’ailleurs été formulé bien avant les études 
décoloniales, par exemple par Maurice Merleau-Ponty, dès 1960 :

13.  Si le présent article est consacré au débat épistémologique lancé par les études décoloniales, 
un second portera sur le débat historique, à propos du cas particulier de l’Afrique.

INT_255-256.indb   197INT_255-256.indb   197 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p197
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



198

Jean-Pierre Olivier de Sardan

 « Il y a là une seconde voie vers l’universel : non plus l’universel de surplomb d’une 
méthode strictement objective, mais comme un universel latéral dont nous faisons 
l’acquisition par l’expérience ethnologique, incessante mise à l’épreuve de soi par l’autre 
et de l’autre par soi » (cité in Diagne 2018a : 75).

 L’expression « pluriversalisme » parfois utilisée dans les études décoloniales 
exprime un tel souhait. Le philosophe Souleymane Bachir Diagne (2024) 
rappelle très justement qu’un véritable universalisme reste à construire.

 Mais aux yeux des auteurs décoloniaux, et c’est là que les dérapages 
idéologiques commencent, l’universalisme positiviste des Lumières serait 
toujours présent au cœur du monde savant ; il caractériserait toujours la 
rationalité occidentale, une « rationalité mono-culturelle » (Santos 2011 : 34), 
où la vision européocentrée du monde a pris la place qu’occupait autrefois 
le Dieu chrétien, et qui refuse « les formes alternatives de rationalité » (Ibid.) . 
D’où l’appel à développer des « épistémologies du Sud » (Ibid.) , à recourir à la 
« désobéissance épistémologique » ( Mignolo  2013) face à cette épistémologie 
du Nord, coupable d’« épistémicide » (Santos 2014), voire d’« ontolocide et [de] 
linguicide » (Ndlovu-Gatsheni 2020), et que l’on devrait considérer comme 
un « empire cognitif » (Ibid.)  continuant imperturbablement d’exclure les 
conceptions, valeurs, savoirs, coutumes ou visions du monde de la multitude des 
peuples autrefois colonisés. Il faut « décoloniser la recherche » (Archibald, Lee-
Morgan & De Santolo 2019), « décoloniser l’anthropologie » (Harrison 1997), 
« décoloniser les méthodologies » (Smith 1999), en finir avec une « recherche 
qui voit à travers un œil impérial »  (Ibid.) . La tradition marxiste n’échappe pas 
à cette condamnation : elle est ainsi particulièrement visée par Boaventura de 
Sousa Santos (2011), sous le nom de « théorie occidentale critique ».

 La question épistémologique est considérée par les auteurs décoloniaux 
comme absolument centrale : « C’est dans le domaine épistémique que réside 
la source des crises systémiques, structurelles et institutionnelles » (Ndlovu-
Gatsheni 2020 : 1), qui sévissent dans les pays qui ont été victimes de la 
colonisation européenne. Cette argumentation épistémologique principielle 
des études décoloniales est pourtant leur point faible. En critiquant en bloc 
l’« épistémologie occidentale », sans préciser de quelle épistémologie et de 
quelles sciences il s’agit, les idéologues décoloniaux amalgament des processus 
scientifiques distincts et des époques différentes. La biologie, l’anthropologie 
et la philosophie ne partagent pas la même épistémologie ; les historiens 
du xviii﻿e siècle n’ont que bien peu à voir avec les historiens du xxi﻿e siècle.

  Les deux régimes épistémologiques en sciences humaines et sociales

 Aujourd’hui, pour simplifier, trois régimes épistémologiques spécifiques 
coexistent grosso modo  dans l’univers scientifique. Ces régimes épistémolo-
giques définissent des règles du jeu, des logiques, des raisons, des objectifs 

INT_255-256.indb   198INT_255-256.indb   198 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p198
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



199

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

scientifiques, qui se sont progressivement mis en place. Bien évidemment, 
les sciences « réelles », au quotidien, ne les respectent pas toujours à la lettre, 
et d’autres logiques (personnelles, politiques, idéologiques) interfèrent à des 
degrés divers, comme l’ont montré les sciences studies .

 Tout d’abord, la raison expérimentale définit les sciences de la nature, 
du cosmos, de la vie et des techniques, parfois appelées « sciences exactes », 
selon une expression sans doute trop optimiste, mais qui a néanmoins un 
véritable fondement par rapport aux autres régimes. Ce régime épistémolo-
gique, où les expérimentations jouent un rôle majeur de validation tout en 
intégrant une raison mathématique incontournable, formule des « lois » et 
repose sur la falsifiabilité « à la Popper ». Elle a peu à voir avec notre débat.

 D’autre part, la formule « sciences humaines et sociales », qui nous 
concerne directement, recouvre en fait deux régimes épistémologiques sou-
vent confondus à tort. Le premier regroupe les sciences sociales, c’est-à-dire 
les disciplines fondées sur l’enquête (en particulier la sociologie, l’histoire, 
une partie de la science politique, la géographie sociale, l’anthropologie) : 
c’est le régime de la raison empirique, qui produit ses données selon deux 
perspectives méthodologiques distinctes, l’une quantitative, l’autre qua-
litative 14. Le second regroupe les disciplines du commentaire (les études 
littéraires, la philosophie, la théologie, le droit, une autre partie de la science 
politique) : c’est le régime de la raison exégétique, celui auquel se rattache 
très majoritairement la littérature décoloniale.

 La raison empirique s’appuie sur la plausibilité empiriquement  argumentée 
et la suspension provisoire des jugements de valeur. La raison exégétique 
accepte et parfois encourage les points de vue normatifs, et repose sur la 
discussion de textes avec, entre autres, la quête, la critique ou le respect 
de l’« intention de l’œuvre » pour reprendre l’expression de Umberto Eco 
(1990). Du côté des sciences de l’enquête, « la relation entre l’ordre de la 
logique – celui des concepts – et le système des faits, de l’empirique, apparaît 
comme centrale » (Ouedraogo & Cardoso 2011 : xx ), alors que, du côté des 
sciences du commentaire, l’ordre de la logique est relativement dispensé de 
cette relation et se fait face à lui-même. En termes wébériens, « La science 
sociale [...] s’occupe de l’ordre rationnel des faits » (Weber 1965 [1904] : 
134), alors que la « pensée spéculative » s’occupe de « jugement de valeurs » et 
de l’« interprétation du sens de la vie et du monde » (Ibid. : 127). Autrement 
dit, les interprétations en sciences sociales ont des contraintes de rigueur 
empirique fortes que les sciences du commentaire n’ont pas : si celles-ci s’ap-
puient parfois sur des exemples concrets issus du sens commun ou d’écrits 

14.  Ce que j’appelle « raison empirique » se fonde pour une grande part sur l’analyse néowébérienne 
par Jean-Claude Passeron (2006 [1991]) de la spécificité des « sciences historiques », qui incluent 
l’anthropologie et la sociologie ; cf. aussi Jean-Pierre Olivier de Sardan (2008).

INT_255-256.indb   199INT_255-256.indb   199 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p199
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



200

Jean-Pierre Olivier de Sardan

de sciences sociales, elles les utilisent pour illustrer des raisonnements plus 
généraux et plus abstraits, et prêtent bien plus attention aux contre-argu-
mentations qu’aux contre-exemples. La raison empirique comme la raison 
exégétique ont toutefois en partage le vaste domaine de l’interprétation. Il 
existe en effet, entre la raison empirique et la raison exégétique, un espace 
herméneutique commun, libre, intermédiaire, où chacun peut faire de 
l’interprétation à sa manière, les uns y important souvent leurs contraintes 
empiriques (mais pas toujours, loin de là), les autres s’en souciant moins 
(sauf exception).

 Ces deux « raisons scientifiques » ont évidemment un statut idéal- 
typique, et il y a de nombreuses zones grises et beaucoup de débordements : 
par exemple, sociologues, historiens ou anthropologues se mêlent parfois 
de philosophie, et certains d’entre eux le font même plutôt fréquemment. 
Plus rarement, quelques philosophes s’essayent à l’enquête. L’étiquette 
disciplinaire ne reflète pas nécessairement à laquelle de ces deux raisons 
un chercheur se consacre de préférence 15. Cette distinction reste cepen-
dant fondamentale : le problème d’une grande partie de la philosophie des 
sciences est de méconnaître trop souvent la différence entre les trois raisons 
scientifiques.

   L’émergence de la raison empirique

 Les études décoloniales, dont les théoriciens relèvent pour l’essentiel de la 
raison exégétique, et qui ont parfois été critiqués dans ce même registre 16, 
se risquent sur des terres relevant pour l’essentiel de la raison empirique, 
qui est le registre dans lequel je me situe, et que manifestement ils ignorent. 
Les débats relatifs à la colonisation, au néocolonialisme, à l’occidentalo- 
centrisme, aux savoirs des peuples non occidentaux, soulevés par les études 
postcoloniales ou décoloniales, se réfèrent de fait à des réalités historiques, 
sociales, politiques, intellectuelles qui sont le domaine par excellence des 
sciences sociales, et que celles-ci ont examinées assez rigoureusement depuis 
des décennies. Et pourtant, dans sa critique de l’épistémologie occidentale, 
la perspective décoloniale ignore totalement ces dernières, comment elles se 
sont constituées et ont évolué. La raison empirique des sciences sociales était 
quasi inexistante au xviii﻿e siècle, celui des Lumières, considéré par les déco-
loniaux comme le socle de la rationalité eurocentrique. Elle était encore fort 
balbutiante au xix﻿e siècle, celui du début des conquêtes coloniales en Afrique 

15.  Ainsi, au sein de la discipline anthropologique, l’appétence philosophique a souvent été forte, 
au détriment parfois des connexions avec les autres sciences de l’enquête.
16.  Un vaste ensemble de critiques philosophiques du paradigme décolonial a été regroupé dans 
l’ouvrage collectif dirigé par Joseph Agbakoba et Marita Rainsborough (2025). Un autre désaccord 
argumenté dans un genre typiquement exégétique se trouve dans un article de Sylvie Taussig (2022).

INT_255-256.indb   200INT_255-256.indb   200 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p200
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



201

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

et en Asie. À cette époque, régnaient deux idéologies « rationalistes » pré- 
scientifiques (au sens de Bachelard), complémentaires, largement  héritées des 
Lumières : le positivisme et l’évolutionnisme culturel, toutes deux  entretenant 
effectivement des liens avérés avec l’idéologie coloniale et le suprématisme 
occidental. La base empirique des futures sciences sociales restait très fragile, 
car elles penchaient nettement du côté de la philosophie ou des spéculations 
de l’économie théorique, et l’eurocentrisme y était dominant.

 Quant à l’ethnologie des origines, à cette même époque, elle était le plus 
souvent une science coloniale, d’ailleurs critiquée par Max Weber pour sa 
vision « raciale » du monde (1965 [1904] : 143), bien souvent au service 
des occupants malgré diverses exceptions 17 :

 « Le type de savoir produit sous l’administration coloniale, organisé au service de 
sa politique, peut à juste titre être considéré comme une science de gouvernement, 
une science pour commander » (Ouedraogo & Cardoso 2011 : xxvi ).

 Mais les sciences sociales en général et l’ethnologie en particulier (dont 
le nom très « colonial » a heureusement disparu au profit de ceux d’anthro-
pologie, de socio-anthropologie ou de sociologie qualitative) ont connu 
depuis deux bouleversements majeurs, qui ont permis à la raison empirique 
d’émerger et de devenir la principale règle du jeu des sciences sociales 
en tant que sciences fondées sur l’enquête, c’est-à-dire sur la production 
méthodique de données vraisemblables et d’interprétations plausibles 
concernant le monde historique et social, dans son immense diversité et 
complexité.

   Du positivisme au constructivisme réaliste

 Le premier bouleversement a été la fin progressive du règne du  positivisme, 
dans la première moitié du xx﻿e siècle : « La réaction au positivisme sous 
forme d’une controverse méthodologique au tournant du siècle a été une 
étape décisive du progrès des sciences sociales » (Herva 1988 : 154). Ce que 
Maurice Merleau-Ponty appelait l’« universel de surplomb d’une méthode 
strictement objective » (cité in Diagne 2018a : 75) et que les auteurs déco-
loniaux dénoncent comme le « rationalisme occidental » correspond très 
exactement au positivisme 18, forme de religion scientiste où triompherait 
l’objectivité de savants ne traitant que des faits et proférant des lois. Dès les 
années 1900, Max Weber avait planté les premiers clous dans le cercueil du 
positivisme : « [U]ne étude “objective” des événements culturels, dans le sens 

17.  Sur les rapports complexes entre ethnologie et colonialisme en Afrique, cf. Gérard Leclerc (1972), 
Emmanuelle Sibeud (2002), Marc Poncelet (2008), Jean-Pierre Dozon (2024) ; sur la sociologie 
coloniale française, cf. George Steinmetz (2023).
18.  Incarné par Auguste Comte, ce courant philosophique a été dominant au début des sciences sociales.

INT_255-256.indb   201INT_255-256.indb   201 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p201
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



202

Jean-Pierre Olivier de Sardan

où le but idéal du travail scientifique devrait consister en une réduction de 
la réalité empirique à des lois, n’a aucun sens » (1965 [1904] : 166). Dans la 
seconde moitié du xx﻿e siècle, le positivisme a été remplacé peu à peu, dans 
les départements de sciences sociales des universités, par une perspective 
constructiviste réaliste (Berger & Luckmann 1986 ; Schutz 1972), qui est 
devenue aujourd’hui de facto  le principal substrat épistémologique des 
sciences sociales 19. Certes, la réalité sociale existe en dehors de nous, mais 
nous ne pouvons l’appréhender qu’indirectement, approximativement, 
en étant exposés à de multiples biais cognitifs ; nous ne récoltons pas nos 
données, nous les produisons, en fonction de nos intérêts scientifiques (ou 
politiques). Bien que les faits aient une existence réelle, nous les interprétons 
sans cesse ; nos concepts ne disent pas la vérité nue des faits sociaux, ce sont 
des constructions intellectuelles (« idéal-typiques ») destinées à leur donner 
du sens crédible. Nous ne reflétons pas la réalité des autres, nous la regar-
dons avec nos propres lunettes. Néanmoins, même si l’objectivité au sens 
strict n’existe pas, nous recherchons la véridicité. Les critiques décoloniales 
radicales de la « rationalité occidentale » semblent ignorer ou sous-estimer 
cette révolution épistémologique, qui a touché la raison empirique comme 
la raison exégétique. Edward Said (1978), en déconstruisant l’orientalisme 
en littérature, n’a pas été sans le savoir l’artisan de cette révolution épisté-
mologique comme beaucoup le pensent (dont les théoriciens décoloniaux) ; 
il l’a simplement étendue à un nouvel objet. Il se situe de plain-pied dans 
la perspective constructiviste, et non contre elle.

   De l’évolutionnisme culturel au relativisme culturel : 
vers l’anthropologie moderne

 Les études décoloniales méconnaissent un second bouleversement, tout 
aussi important, l’émergence du « relativisme culturel » (« toutes les cultures 
se valent »), qui a été dès l’origine localisée dans une discipline particulière, 
l’anthropologie sociale et culturelle, appelée alors « ethnologie ». L’anthropologie 
moderne, dans le courant du xx﻿e siècle, s’est en effet constituée sur la base du 
relativisme culturel (Grignon & Passeron 1989) et de l’impérieuse nécessité 
de documenter empiriquement l’immense diversité des cultures. Ce pro-
cessus a commencé avec Franz Boas (1858-1942) et Bronislaw Malinowski 

19.  Il en existe diverses théorisations, entre « postpositivisme » et « tournant interprétatif », parmi 
lesquelles le « constructivisme réaliste » (Olivier de Sardan 2008), le « réalisme critique » (Bhaskar 
1978), ou le « réalisme subtil » (Hammersley 1992). Ces trois perspectives épistémologiques proches 
les unes des autres me semblent être les plus rigoureuses, dans la mesure où elles se démarquent 
toutes tant des illusions positivistes et nomologiques, d’un côté, que des excès postmodernistes et 
relativistes, de l’autre. La construction sociale de la réalité par les sciences sociales ne signifie pas 
l’absence de la réalité, et l’objectif d’objectivité reste au centre de cette construction, bien qu’elle 
demeure imparfaite et approximative.

INT_255-256.indb   202INT_255-256.indb   202 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p202
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



203

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

(1884-1942), les deux fondateurs de l’enquête de terrain intensive (Stocking 
1983). Cette anthropologie s’est opposée frontalement à l’évolutionnisme 
social jusque-là dominant dans les sciences sociales et dont le mouvement des 
Lumières était en grande partie imprégné, malgré quelques rares exceptions. 
L’évolutionnisme social, distinct de l’évolutionnisme biologique, remonte à 
Herbert Spencer, puis a été développé en particulier par Lewis Henry Morgan 
(1818-1881), un  ethnologue américain du xix﻿e siècle qui a inspiré Friedrich 
Engels. Cette approche place toutes les sociétés humaines sur un axe de progrès 
civilisationnel allant des sociétés dites « primitives » aux sociétés modernes 
occidentales voire, pour les marxistes, à la dictature du prolétariat puis à la 
société communiste sans classe. L’évolutionnisme social a été l’un des vecteurs 
principaux de l’idéologie coloniale « civilisatrice » à travers les siècles, et reste 
encore présent dans diverses formes contemporaines de discrimination ou 
de racisme, souvent associées à l’idéologie suprématiste occidentale. Georges 
Canguilhem avait, dès les années 1970, souligné le fait que l’ethnologie 
culturaliste avait mis fin à l’idéologie de l’évolutionnisme social, matrice de 
l’idéologie coloniale (2009 [1977] : 52).

 Il faut cependant reconnaître les limites du concept de « culture ». Associés 
dès ses débuts – et aujourd’hui encore – à l’anthropologie, les usages qui en 
ont été faits ont été l’objet de nombreuses critiques et suscité de multiples 
débats, par exemple quand il masquait les inégalités (Abu-Lughod 1991) 
ou pour ses dérives essentialistes et passéistes (Olivier de Sardan 2015a). 
À la suite d’Edward Said, ce concept a été parfois la cible des auteurs post- 
modernes (Clifford & Marcus 1986), puis postcoloniaux (Bhabha 1994). 
Mais l’existence du « culturalisme » comme idéologie scientifique très 
 contestable ne doit pas faire oublier le rôle positif du relativisme culturel 
face à l’idéologie coloniale et occidentalo-centriste hégémonique au début 
du xx﻿e siècle.

 Il y a toutefois un paradoxe dans l’émergence du relativisme  culturel 
(l’histoire regorge de paradoxes). En effet, ce paradigme qui postule que 
chaque culture a sa richesse, ses valeurs et sa complexité, et que l’on ne 
peut hiérarchiser les cultures entre elles, ce paradigme qui refuse la  primauté 
des cultures occidentales sur les autres – et dont, en un sens, les études 
 décoloniales ont hérité sans le savoir ou sans le dire – a été porté par 
l’ethnologie, cette discipline originellement coloniale, exercée pendant 
longtemps par des savants essentiellement occidentaux ! Pourtant, c’est bien 
l’ethnologie qui, dans le monde savant de son époque, a largement  contribué 
à réhabiliter les cultures non occidentales, leurs conceptions du monde 
naturel et social, leurs systèmes symboliques et religieux, et qui a documenté 
les savoirs locaux, indigènes ou endogènes des sociétés colonisées, et cela 
sur tous les continents. Souleymane Bachir Diagne ne s’y est pas trompé :

INT_255-256.indb   203INT_255-256.indb   203 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p203
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



204

Jean-Pierre Olivier de Sardan

 « L’anthropologie est certes venue dans les bagages de la colonisation mais, par nature, 
c’est une science qui portait en elle-même un potentiel postcolonial, décolonisateur, 
parce que, précisément, la démarche anthropologique de compréhension des cultures 
autres était une porte pour une appropriation positive des cultures » (Diagne & Amselle 
2018 : 287).

 Bien évidemment, la plupart des anthropologues du Nord, qu’ils soient 
« amateurs » comme le père Tempels (1945) ou « professionnels » comme 
Marcel Griaule (1948) 20, ont également, pendant la période coloniale et 
quelquefois un peu après, malgré leur bonne volonté « réhabilitatrice » 
proclamée, projeté un certain nombre de leurs schémas intellectuels ou de 
leurs obsessions personnelles sur les sociétés du Sud, sous des formes très 
diverses, parfois exaspérantes, parfois naïves, le plus souvent paternalistes, 
en incorporant incontestablement des pans de l’idéologie coloniale. Bien 
évidemment aussi, l’Afrique a été longtemps un simple lieu de collecte de 
données pour des chercheurs du Nord, peu concernés par la formation de 
chercheurs locaux, et les anthropologues, sous la colonisation et parfois 
après, se sont bien souvent reposés sur des « informateurs privilégiés », sans 
toujours mentionner la dette qu’ils avaient envers eux (Sanjek 1993).

 Heureusement, l’anthropologie a depuis évolué considérablement, à 
la fois éthiquement, théoriquement et méthodologiquement, en ce qui 
concerne le respect des sujets enquêtés, de leurs propos, de leurs savoirs, 
de leurs perceptions, en ce qui concerne la multiplication des sources et 
la triangulation des informations et en ce qui concerne son appropriation 
par des  chercheurs africains. Il est aujourd’hui impossible de ramener 
cette discipline à un « paradigme épistémologique occidental » unique, à 
une structure de pensée homogène dont relèverait l’ensemble des travaux 
anthropologiques contemporains, et encore de nature « coloniale », alors que 
la plupart de ces travaux vont plutôt à l’encontre de l’eurocentrisme (quand 
bien même divers biais eurocentristes subsisteraient çà et là). En outre, au 
moment des indépendances africaines et à leur suite, l’anthropologie était 
très majoritairement anticoloniale, anti-néocoloniale et marquée par le 
« tiers-mondisme » (Dozon 2024), comme le montre le succès qu’avait alors 
l’anthropologie économique marxiste 21.

 Enfin, l’anthropologie comme discipline est devenue aujourd’hui 
 mondialisée. La désastreuse opposition entre « Nous » et « Eux » ou entre le 
« traditionnel/exotique » et le « moderne », qui a été constitutive de l’ethnologie 
coloniale, et qui, d’une certaine façon, est reproduite à front renversé par 

20.  Cf. la critique de Walter Van Beek (1991) qui met en cause la méthode de travail de Griaule, 
dont divers éléments sont manifestement coloniaux.
21.  Cf., entre autres : Claude Meillassoux (1975) ; Jean-Pierre Olivier de Sardan (1976a et b) ; Wim 
Van Binsbergen & Peter Geschiere (1985) ; Emmanuel Terray (1989).

INT_255-256.indb   204INT_255-256.indb   204 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p204
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



205

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

les études décoloniales, est en déclin depuis plusieurs décennies (Herzfeld 
1997). Lila Abu-Lughod avait dit de l’anthropologie, il y a plus de trente 
ans, qu’« elle a été et continue à être principalement l’étude des “Autres” 
non occidentaux par des “Soi” occidentaux » (1991 : 138) ; c’est de moins en 
moins vrai. Certes, l’anthropologie pratiquée par des chercheurs  occidentaux 
dans des pays non occidentaux n’a pas totalement disparu, mais elle est 
désormais très minoritaire pour trois raisons. D’une part, les recherches 
en anthropologie et sociologie qualitative menées dans le monde européen 
et nord-américain sont extrêmement nombreuses à présent. D’autre part, 
l’anthropologie est de plus en plus enseignée et pratiquée dans les universités 
et centres de recherche des pays africains, latino-américains et asiatiques. 
Ajoutons que bon nombre de travaux anthropologiques, tant en Afrique 
qu’en Europe, sont désormais consacrés à de nouveaux thèmes transversaux, 
très loin de la vieille opposition « Nous/Eux » : organisations,  bureaucraties, 
entreprises, industrie du développement, institutions internationales,  
politiques publiques, sport, systèmes de santé, prisons, police, etc. En fait, 
si l’on prend l’exemple de l’Afrique contemporaine, cet intérêt inédit pour 
diverses facettes des modernités africaines étudiées par les chercheurs  africains 
peut être considéré comme une décolonialité empirique à bas bruit, porteuse 
d’avenir, alors que l’appel solennel des théoriciens décoloniaux à réhabiliter 
les savoirs africains traditionnels aboutit paradoxalement à suivre les thèmes, 
et donc les traces, de l’ethnologie occidentale classique.

 Le résultat de ces divers processus est capital : la raison empirique 
 contemporaine n’a plus grand-chose à voir ni avec le prétendu  universalisme 
des Lumières au xviii﻿e siècle, ni avec le rationalisme dogmatique eurocentré, ni 
avec les influences de l’idéologie coloniale sur la sociologie et l’anthropologie, 
ni avec le traditionalisme culturaliste de cette dernière.

 Il reste que les chercheurs africains en sciences sociales sont souvent 
 victimes d’inégalités ou se trouvent en situation de dépendance par rapport 
à leurs collègues en Europe ou en Amérique du Nord : nous traiterons de 
ce problème important dans la troisième partie de cet article.

   Multiples contextes, multiples rationalités : la raison contextuelle

 Considérons à présent certaines injonctions majeures de l’épistémologie 
décoloniale : « La désobéissance épistémique redonne une visibilité à ce qui 
a été invisibilisé, du sens à ce qui a été exclu de l’ordre du sens » (Mbonda 
2019 : 303) ; la pensée décoloniale est « une révolution copernicienne consis-
tant à se décentrer en se demandant non pas ce que l’on peut enseigner aux 
autres, mais ce que l’on peut apprendre des autres » (Ibid . : 304) ; « décoloniser 
la recherche signifie la centrer sur les préoccupations et les visions du monde 
des individus non occidentaux » (Thambinathan & Kinsella 2021 : 1-2).

INT_255-256.indb   205INT_255-256.indb   205 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p205
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



206

Jean-Pierre Olivier de Sardan

 Ces trois énoncés sont au fondement même de la raison empirique des 
sciences sociales, en particulier en anthropologie : rechercher des sens invisibles 
ou méprisés par l’idéologie eurocentrique, se décentrer pour apprendre auprès 
des autres différents de soi, mettre l’accent sur les préoccupations et les visions 
du monde des acteurs non occidentaux. Toutes ces préconisations figurent 
depuis bien des décennies au cœur du cahier des charges de l’anthropologie 
moderne, qui a en outre « provincialisé l’Europe », bien avant les études 
décoloniales. Les traditions et pratiques populaires en Europe sont devenues 
depuis longtemps des chantiers de recherche pour les anthropologues, avec 
en Italie une influence importante de Antonio Gramsci, au même titre que 
les cultures et les sociétés du Sud. En effet, les « préoccupations et les visions 
du monde » qu’il convient de documenter et de respecter se trouvent aussi du 
côté occidental du monde, lequel ne se réduit pas aux universitaires américains 
ou européens, qui sont d’ailleurs loin de tous partager les mêmes « préoccupa-
tions et visions du monde ». Au contraire, ce sont les études décoloniales qui 
reposent sur une perspective fondamentalement dichotomique des savoirs et 
des représentations sociales ne rendant compte ni de leur diversité, ni de leur 
complexité, ni de leur hétérogénéité, au Nord comme au Sud.

 La raison empirique sous sa forme qualitative prend scrupuleusement 
en compte l’existence de multiples rationalités sur tous les continents : les 
« rationalités en contexte » (Lukes 1967), les rationalités « contextuelles » ou 
« situationnelles » (Townley 2008). « Les “vérités particulières” produites par 
la recherche de terrain anthropologique sont des “savoirs situés” » (Cerwonka 
& Malkki 2007 : 169). On peut définir l’anthropologie comme la « science 
des acteurs en contextes » (Olivier de Sardan 2021), mais il en est de même 
pour la sociologie qualitative et l’historiographie. En réalité, au sein de la 
raison empirique, deux familles de méthodes coexistent avec, d’un côté, les 
méthodes quantitatives, autrement dit la « raison statistique » (Desrosières 
2010 [1993]) et, de l’autre, les méthodes qualitatives, autrement dit la 
« raison contextuelle », dont l’anthropologie est le porte-drapeau. La raison 
contextuelle constate que le monde social est tissé de rationalités multiples 
qui font sens par rapport aux contextes dans lesquels les acteurs sociaux 
sont insérés. Tout système de pensée, tout savoir local, toute configuration 
magico-religieuse, toute forme d’organisation collective, toute expression 
culturelle ou symbolique doit être considérée dans son contexte spécifique 
comme ayant sa propre rationalité, sa propre logique, sa propre dynamique. 
C’est le fondement même de la raison contextuelle, au sein de la raison 
 empirique 22. Cela est vrai au Nord, qui connaît lui aussi d’innombrables 

22.  La critique par Jean-Loup Amselle de la « raison ethnologique » (1990), qui fait suite à la 
 déconstruction de la notion d’« ethnie » (Amselle & M’Bokolo 1985), est justifiée quand elle porte sur 
l’essentialisation de catégories classificatoires et identitaires par une certaine tradition ethnologique…/… 

INT_255-256.indb   206INT_255-256.indb   206 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p206
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



207

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

espaces sociaux ou culturels fort éloignés de la raison scientifique, comme 
au Sud, pris longtemps comme exemple favori des rationalités  alternatives. 
L’ethnologie, dès l’époque coloniale, enjoignait à ses chercheurs de « penser 
comme l’autochtone (native) », de restituer « the native point of view » (Geertz 
1976). Ce mot d’ordre a été depuis débarrassé de sa forme  coloniale et 
exotique. Il a été reformulé, approfondi, mis au pluriel, mais son fond reste 
valable et l’on pourrait aujourd’hui l’exprimer ainsi : « décrire aussi fidèlement 
que possible les points de vue des sujets de l’enquête ;  comprendre au plus 
près les logiques de représentation et d’action des acteurs concernés ». Pour ce 
faire, c’est à partir des connaissances de ces derniers et dans leur respect que 
les savoirs anthropologiques sont nécessairement construits. Il s’agit d’une 
méthode de recherche fondamentalement relationnelle, où la familiarité, 
l’écoute et le dialogue tiennent une place centrale. Les acteurs en question 
peuvent être des ouvriers polonais, des paysannes colombiennes, des éleveurs 
peuls 23 : dans tous les cas, la contrainte majeure, pour l’anthropologue, est 
de s’appuyer le plus fidèlement possible sur les perceptions et les pratiques 
des sujets de son enquête. L’énoncé ci-dessous, typique des approches 
décoloniales, présente comme une « épistémologie contre-hégémonique » 
ce qui est une banalité de l’enquête socio-anthropologique et de la raison 
contextuelle :

 « Pour contrer les narratifs dominants sur le passé à travers une approche décoloniale, 
il incombe au chercheur d’étendre sa pensée épistémologique de façon à inclure des 
explications théoriques et des approches méthodologiques qui englobent la façon 
de penser des Autres (de ceux que l’on a créés comme “Autres”) » (Thambinathan & 
Kinsella 2021 : 5).

 Un grand précurseur, qui a pourtant vécu au temps des colonies (rien 
n’est simple !), s’était déjà engagé dans cette direction : Edward Evan 
Evans-Pritchard 24.

 Il existe néanmoins des nuances au sein des études décoloniales. Parfois, 
sous le vocabulaire épistémologique décolonial, c’est tout simplement 
un plaidoyer direct pour la perspective et la méthodologie de la socio- 
anthropologie qui s’exprime. C’est le cas, par exemple, d’un article en faveur de 
la décolonisation de la santé globale paru dans le Lancet , qui invite à recourir 
à des « épistémologies relativistes, incluant des mét hodologies non positivistes, 
qualitatives et interprétatives » (Ramani, Whyle & Kagwanja 2023 : e1464). 

[Suite de la note 22] (héritée, entre autres, de la colonisation), mais ne peut s’appliquer au fondement 
épistémologique de la raison empirique et, en son sein, de la raison contextuelle.
23.  Notons par ailleurs que les enquêtes « vers le haut » se développent et que les sujets étudiés 
peuvent être des évêques congolais, des banquiers indonésiens, ou bien encore des préfets italiens.
24.  À cet égard, son meilleur livre est Witchcraft, Oracles, and Magic among the Azande (1976 [1937]).

INT_255-256.indb   207INT_255-256.indb   207 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p207
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



208

Jean-Pierre Olivier de Sardan

Il s’est agi pour les auteurs d’introduire au sein du monde  positiviste, hyper- 
formaté et ultraquantitatif de la santé publique, les approches qualitatives 
fondées sur « la prise en compte des savoirs tacites et basés sur l’expérience des 
acteurs comme données probantes », et sur « l’attention centrée sur les contextes 
et les réalités locales » (Ibid.) : tout anthropologue de la santé validerait sur-
le-champ cette sage  recommandation, typique de la raison contextuelle 25.

 On doit également prendre en compte l’existence de différences du côté 
de la raison empirique. Celle-ci ne s’est pas imposée à la même vitesse et 
de la même façon dans toutes les sciences sociales, et elle rencontre encore 
quelques poches de résistance, plutôt du côté de la raison  statistique, mais 
pas seulement. Le « relativisme culturel » a été plus tardif en sociologie, 
longtemps dominée par l’obsession quantitativiste et par les dichotomies 
parsoniennes du type « tradition/modernité », « Eux/Nous », dont on trouve 
encore actuellement des traces. Dans la même mouvance, les théories 
développementalistes en sociologie ou en économie, qui ont perdu du 
terrain mais n’ont pas disparu, continuent à énoncer un « grand récit de la 
modernisation », qui part de l’Occident et est censé s’appliquer au monde 
entier : ce narratif rappelle directement l’évolutionnisme culturel colonial. 
Par ses injonctions, l’exportation de ses modèles, l’imposition de ses normes, 
son arrogance, l’occidentalo-centrisme – fréquent au sein des institutions de 
l’aide au développement – a pu être interprété, non sans quelque fondement, 
comme un avatar moderne de l’idéologie coloniale. Mais cela concerne 
surtout l’économie, qui par ailleurs reste largement marquée, aujourd’hui 
encore, au moins dans ses formes dominantes, par des jugements de valeur et 
un « rationalisme positiviste » le plus souvent associés à la raison statistique et 
à la mathématisation de l’économie, comme en témoigne la place éminente 
accordée à la rationalité de l’acteur économique. Les anthropologues, dans 
leur grande majorité, sont au contraire critiques à l’égard tant des politiques 
de développement standardisées que de l’économie mainstream , comme 
d’ailleurs le sont aujourd’hui la plupart des historiens et des sociologues, et 
certains économistes (Mkandawire 2012). Il existe une littérature considé-
rable de critical development studies , de type multidisciplinaire, qui a rompu 
avec l’idéologie occidentalocentriste, mais qui est totalement ignorée des 
études décoloniales (Meagher 2025).

 Il faut donc éviter les amalgames hâtifs, qui s’attaquent à la science 
occidentale ou à l’épistémologie occidentale en général, sans  distinction 
d’époque ou de régime épistémologique, voire de discipline. Cette 
affirmation lapidaire en est l’illustration :

25.  Ces auteurs ont pris comme exemple « décolonial » un article typique de la raison contextuelle 
appliquée à la santé maternelle au Niger : cf. Jean-Pierre Olivier de Sardan, Aïssa Diarra & Mahaman 
Moha (2017).

INT_255-256.indb   208INT_255-256.indb   208 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p208
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



209

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

 « La pensée et la pratique décoloniales cherchent à couper les liens avec les fondements 
de l’épistémologie commune à toutes les formes de savoirs présents dans le monde 
occidental depuis la Renaissance et tout au long de l’Europe des Lumières » (Mignolo 
& Walsh 2018 : 106).

 Rien ne justifie, et encore moins ne démontre, l’assertion catégorique selon 
laquelle toutes les formes de savoirs en Occident auraient une épistémologie 
commune, qui plus est depuis le xviii﻿e siècle !

   La confusion décoloniale entre idéologie et épistémologie

 Les théoriciens décoloniaux appellent de façon inflationniste et pédante 
« épistémologie du Nord » un ensemble composite d’idéologies savantes 
plutôt dépassées (l’évolutionnisme culturel, le positivisme) et d’idéologies 
populaires encore actives, y compris parfois au sein des universités (le 
rationalisme primaire, le suprématisme occidental), qu’ils associent de 
manière anachronique à Descartes, Voltaire, Kant ou Hegel, afin de lui 
donner un vernis philosophique érudit, ensemble qui serait toujours au 
cœur de la « pensée occidentale » – censée être unique, ce qui est pour le 
moins surprenant. Mais leur cible se réduit en fin de compte à l’occidentalo- 
centrisme qui affirme ou accepte – à tort – l’hégémonie de valeurs, de 
modèles et de savoirs occidentaux dont l’idéologie coloniale ou néocoloniale 
a été une expression exacerbée, et qui a alimenté jusqu’à nos jours diverses 
formes de condescendance, de discrimination et de racisme au sein des 
opinions publiques occidentales et de leurs élites politiques. Cette idéologie 
 occidentalo-centriste a traversé les siècles tout en coexistant avec bien d’autres 
idéologies (nationalisme, nihilisme, fascisme, anarchisme, communisme, 
populisme, etc.), et on la retrouve dans diverses couches sociales et divers 
métiers. Mais il ne s’agit là ni d’épistémologie ni de science, et encore moins 
de sciences sociales. La raison empirique ne saurait être confondue avec 
l’idéologie occidentalo-centriste, même si celle-ci fait partie de son histoire.

﻿Une précision s’impose ici sur le rapport entre idéologie et raison empirique. 
Cette dernière n’est pas une zone libérée de toute idéologie, elle est au contraire 
continuellement exposée aux pressions et aux tentations idéologiques. Mais cela 
n’implique pas pour autant d’en prendre son parti et d’y succomber. Autrement 
dit, l’histoire des sciences sociales est faite à la fois d’une succession d’idéologies 
scientifiques internes et d’idéologies politiques externes qui se manifestent 
en son sein, et de tentatives permanentes de la raison empirique pour s’en 
affranchir ou les dépasser, autant que possible (et donc jamais totalement).

 Par ailleurs, si les Lumières, elles-mêmes évidemment imprégnées d’idéologies, 
ont joué un rôle majeur dans l’émergence des raisons scientifiques modernes, 
il ne faut toutefois pas oublier d’autres filiations historiques, éloignées de 
la colonisation occidentale, comme celles de l’Égypte, de la Chine ou du 

INT_255-256.indb   209INT_255-256.indb   209 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p209
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



210

Jean-Pierre Olivier de Sardan

monde arabe (Needham 1974 ; Lyons 2010). Les raisons scientifiques se sont, 
fort heureusement, peu à peu « désoccidentalisées »  épistémologiquement, 
comme elles se sont « désinisées » ou « désarabisées », pour devenir le socle 
aussi bien des sciences expérimentales aujourd’hui mondialisées que des 
sciences sociales, elles aussi mondialisées. Elles constituent l’un des rares 
projets de « bien commun universel » ouvert à tous et en voie de réalisation, 
de façon certes imparfaite, certes perfectible, certes inégalement répartie, 
certes surexposée aux idéologies, mais néanmoins indispensable, et d’autant 
plus indispensable qu’ils sont mis en cause aujourd’hui par les idéologies 
nationalistes d’extrême droite au pouvoir en Russie, aux États-Unis, et en 
divers endroits du monde, y compris en Afrique.

    Épistémologie du “point de vue” et positionnalité

 À la critique d’une épistémologie occidentale qui serait encore et 
 toujours coloniale, la littérature décoloniale ajoute la revendication d’une 
 épistémologie non occidentale, la sienne, qui serait légitimée par le « point 
de vue » spécifique des anciens colonisés.

  La théorie du “point de vue”

 La théorie du « point de vue » (stand point theory)  ou l’épistémologie du 
« point de vue » (stand point epistemology)  remonte au marxisme et à Georg 
Lukács 26 :

 « Lukács introduit cette idée en relation avec la classe ouvrière, qui a un privilège de 
connaissance systématique dans la mesure où elle a accès à un point de vue sur la réalité 
sociale du capitalisme qui est scientifiquement plus exact que celui des autres groupes » 
(Stahl 2023 : 320).

 Mais ce sont les études féministes qui l’ont largement fait connaître à partir 
des années 1980 (Bowell 2011). On peut la résumer très sommairement 
ainsi : les femmes, victimes d’une « oppression épistémique », bénéficient 
﻿a contrario  d’un « privilège épistémique » car, étant donné la relation de 
domination qu’elles subissent de la part des hommes, elles seules, ayant 
l’expérience vécue de la sujétion et de la discrimination, et en ayant éprouvé 
les souffrances, peuvent « dire le vrai » sur la question du genre, mais aussi, 
plus généralement, sur les institutions sociales ou la vie politique, dans la 
mesure où celles-ci sont structurées par l’inégalité entre les hommes et les 
femmes :

26.  Cf. « La réification et la conscience du prolétariat », in Georg Lukács (1960).

INT_255-256.indb   210INT_255-256.indb   210 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p210
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



211

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

 « En partant de la vie des femmes, la recherche rendra compte de façon moins partiale 
et déformée non seulement de la vie des femmes, mais aussi de la vie des hommes et 
de l’ensemble de l’ordre social » (Harding 1993 : 56).

 De très nombreux débats, auxquels je ne peux pas rendre justice ici, ont 
pris place dans la littérature féministe à propos de la théorie du « point de 
vue » et de ses multiples nuances et interprétations 27. Cette perspective 
épistémologique a été étendue aux relations raciales par la « théorie critique 
des races » (critical race theory)  (Crenshaw et  al.  1995) : seules les personnes 
« racisées », c’est-à-dire victimes quotidiennes du racisme, peuvent produire 
un savoir authentique sur la question raciale et, au-delà, sur les sociétés où 
règne un racisme structurel. Les études décoloniales ont suivi, avec des rai-
sonnements similaires : seuls ceux qui ont été victimes de la colonisation ou 
de ses séquelles et qui subissent aujourd’hui la « colonialité » ont un « point 
de vue » en mesure de produire des savoirs alternatifs plus véridiques que les 
savoirs dominants indissociables de la modernité de l’entreprise coloniale. 
Études féministes et études décoloniales ont non seulement une convergence 
évidente avec la théorie du « point de vue » (Harding 2009), mais elles ont 
également des affinités théoriques explicites : le concept d’intersectionnalité, 
i.e. le cumul de plusieurs situations de sujétion ou de répression (Berger & 
Guidroz 2009), a été tout d’abord développé par des universitaires afrofé-
ministes américaines dans les années 1990 (Mügge et al.  2018), pour être 
étendu ensuite à la colonialité, en particulier avec la philosophe féministe 
Marìa Lugones, sous la forme de la « colonialité du genre », du « féminisme 
décolonial » ou du « système moderne/colonial de genre », dont la « femme 
noire » est l’emblème (2008, 2023). Enfin, le « point de vue » indigène  est 
une variante du « point de vue » décolonial, concernant les peuples indi-
gènes, appelés parfois « premiers » ou « autochtones », installés avant l’arrivée 
des premiers colons européens, voire avant l’arrivée d’autres conquérants 
(Smith 1999 ; Nakata 2007).

   Réflexivité et positionnalités identitaires

 Définir « d’où l’on parle » fait aujourd’hui partie, sous le nom de 
« réflexivité », des exigences méthodologiques communément admises en 
sciences sociales, malgré certains excès égocentriques (Olivier de Sardan 2015b). 
La réflexivité est l’exercice par lequel un auteur décrit à ses lecteurs le « point 
de vue » particulier qui est le sien, autrement dit sa « positionnalité ». Mais que 
signifie exactement la « positionnalité » ? La plupart des philosophes féministes et 
décoloniaux ne considèrent que les positionnalités identitaires. L’anthropologue 
Marie Meudec se définit elle-même ainsi dans un article décolonial : « Le point 

27.  Cf., en particulier, Sharon Crasnow (2013).

INT_255-256.indb   211INT_255-256.indb   211 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p211
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



212

Jean-Pierre Olivier de Sardan

de vue duquel je peux me prononcer du fait de ma positionnalité spécifique : 
femme blanche universitaire, cisgenre et non-hétérosexuelle » (2017). D’autres 
chercheurs décoloniaux font la liste des diverses positionnalités à prendre en 
compte : « âge, classe sociale, ethnicité, genre, langue, statut marital, nationalité, 
profession, religion » (Bilgen, Nasir & Schöneberg 2021 : 523).

 Le problème que soulève la théorie du « point de vue » pour des  chercheurs 
est alors le suivant : écrire à partir du « point de vue » de femmes sur la base 
d’enquêtes menées auprès d’elles, est-ce une pratique scientifique réservée 
aux femmes ou peut-elle être accessible aux hommes, qui n’ont pas vécu 
l’expérience de la condition féminine, et selon quels critères ? La même 
question se pose pour les études décoloniales. Faut-il nécessairement être 
un ex-colonisé pour mener des recherches relatives à des ex-colonisés, 
ou plus généralement sur la colonialité ? Une positionnalité identitaire 
analogue à celle des sujets enquêtés est-elle indispensable ? Ce n’est en 
tout cas pas le choix de Pierre Bourdieu (2001) : bien qu’il ait sans cesse 
insisté sur l’opposition « dominé/dominant » (en termes de classe sociale), 
il n’en tire pas des conclusions radicales et considère que le chercheur issu 
des classes dominantes peut, grâce à la réflexivité, se libérer sous certaines 
conditions des préjugés de sa classe d’origine, pour identifier et gérer les 
biais de l’enquête dus à une interaction asymétrique entre l’enquêteur et 
les sujets de son enquête.

 L’anthropologie est particulièrement concernée, dans la mesure où les 
anthropologues ont comme profession de recueillir le plus fidèlement 
 possible le « point de vue » des autres, tel que ceux-ci l’expriment (de 
nombreux sociologues ou politistes font aujourd’hui de même). En outre, 
ce sont les groupes subalternes, dominés, exclus, discriminés, margina-
lisés, exploités, colonisés, qui ont été et restent souvent les thèmes de 
recherches favoris des anthropologues, au Nord comme au Sud : on peut 
caractériser cette tendance forte comme un « populisme méthodologique » 
inhérent à la discipline, à distinguer du populisme idéologique (Olivier 
de Sardan 2015c). D’où cette question simple, mais décisive pour tous 
ceux qui font des sciences sociales leur profession : même s’ils ne sont ni 
prolétaires, ni femmes, ni ex-colonisés, mais s’ils procèdent par des enquêtes 
 anthropologiques rigoureuses et approfondies , les socio-anthropologues quels 
que soient leur classe sociale, leur genre, ou leur nationalité/ethnicité 
sont-ils légitimes pour rendre compte du « point de vue » de prolétaires, 
de femmes ou d’ex-colonisés ?

 La littérature féministe ne donne pas une réponse claire. Alison Wylie 
(2003) comme Sandra Harding (2009) semblent hésiter entre un « oui » 
(mais, sous conditions) et un « non » (mais, peut-être). Il en est de même pour 
la littérature décoloniale, qui n’ose pas ouvertement exclure. Par exemple, 

INT_255-256.indb   212INT_255-256.indb   212 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p212
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



213

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

dans son compte rendu du livre de Linda Tuhiwai Smith, Decolonizing 
Methodologies  (1999), Carla Wilson (2001) souligne que l’autrice n’a pas 
vraiment abordé le thème des chercheurs non indigènes et il est difficile de 
savoir ce qu’elle pense à ce sujet. Faye Harrison est aussi un exemple de cette 
ambiguïté. Elle affirme que « les anthropologues ayant une expérience et un 
statut en tant que membres de groupes sociaux opprimés en raison de la race, 
de l’ethnicité, de la nationalité, de la classe sociale et/ou du genre » ont « un 
rôle central à jouer pour construire une science de l’humanité authentique 
basée sur l’égalité et la justice » (1997 : 105). Mais elle se défend par ailleurs 
de toute « essentialisation des identités et des points de vue » (Ibid . : viii ).

 Pour beaucoup de théoriciennes féministes, suivies en cela par les auteurs 
décoloniaux, le « point de vue » est une perspective qui serait collective ou 
communautaire et non individuelle (Harding 2009 : 195 ; Grasswick 2011 : 
﻿xvii ). S’agit-il d’une dérivation de la « conscience de classe » marxienne, 
devenant une conscience collective féministe ou décoloniale ? Et quelle en est 
alors la base ou l’expression empirique ? C’est un sujet complexe : en quoi, 
comment et jusqu’à quel point un groupe social subalterne ou stigmatisé 
ayant une identité sociale commune partage-t-il le même « point de vue » ? 
Cela supposerait que la grande majorité des acteurs de ce groupe ait une 
expérience identique de la subalternité ou de la discrimination, et que cette 
expérience commune induise un « point de vue » commun sur le monde 
social : ces deux conditions sont loin d’être évidentes. Et qui est mandaté 
ou légitime pour s’en faire le porte-parole ? En tout cas, en ce qui concerne 
les chercheurs et universitaires, dont les textes sont individuellement signés, 
le « point de vue » personnel  reste incontournable, au-delà des effets d’école 
ou des déclarations d’allégeance, et la question de la positionnalité iden-
titaire individuelle se pose bel et bien. C’est ainsi que de moins en moins 
d’étudiants européens s’engagent dans des cursus d’études africaines, pour 
lesquelles ils ne se sentent plus légitimes : sous l’influence des études déco-
loniales, ils considèrent l’identité comme un prérequis qui leur fait défaut.

   Les positionnalités scientifiques construites

 Pour avancer dans ce débat, il faut mettre en cause la réduction, par la 
littérature féministe et décoloniale, de la positionnalité du chercheur à sa 
seule positionnalité identitaire. Certes, la positionnalité identitaire est une 
réalité qu’on ne peut ignorer. Et elle peut bien évidemment être un facteur 
parfois décisif de la production de connaissances inédites ou de perspectives 
nouvelles. Le cas de l’anthropologue américaine Annette Weiner (1983) est 
à cet égard exemplaire : elle a étudié les mêmes populations que Bronislaw 
Malinowski dans les îles Trobriand, mais en s’intéressant aux femmes alors 
que son illustre devancier s’était concentré sur les hommes. Néanmoins, 

INT_255-256.indb   213INT_255-256.indb   213 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p213
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



214

Jean-Pierre Olivier de Sardan

une autre dimension de la positionnalité, tout aussi importante, reste 
presque totalement oubliée dans la théorie du « point de vue » : à côté des 
positionnalités identitaires, et relativement indépendamment de ces 
dernières, il existe aussi des positionnalités scientifiques choisies , ou plus 
exactement « construites ».

 Quatre d’entre elles sont essentielles : les options méthodologiques, les 
thèmes de recherche, l’engagement politique et les options épistémologiques 28. 
Ces dernières nous concernent ici plus particulièrement, car ce sont des 
éléments cruciaux de tout processus de recherche. Pour ma part, j’ai acquis 
une compétence en méthodes qualitatives et non quantitatives ; je mène 
des recherches sur les politiques publiques et non sur la musique ; j’agis 
pour que mes résultats suscitent des réformes citoyennes, au lieu de me 
cantonner à la seule production de connaissances, tout en distinguant ma 
pratique scientifique de mon militantisme politique ; et, enfin, j’ai adopté 
une perspective constructiviste réaliste plutôt que positiviste ou post- 
moderne. Toutes ces décisions personnelles, et les pratiques qu’elles 
impliquent, ne sont pas des conséquences nécessaires de mon identité 
sociale, genrée ou ethnique, loin de là, et pourtant elles jouent un rôle 
déterminant dans les orientations et dans les résultats de ma recherche, et 
de toute recherche. Chaque chercheur est confronté à de tels choix.

 L’épistémologie est en effet un choix scientifique. Et pourtant, la théorie 
du « point de vue » la rabat sur les positionnalités identitaires. Mes options 
épistémologiques dépendraient de mon genre, de mon lieu de naissance, de 
ma nationalité, de mon statut social originel ou de ma couleur de peau. La 
validité des connaissances que je produis serait indexée sur mon « point de 
vue », lui-même référé à mon identité : par exemple, du Nord ou du Sud, 
européen ou africain. C’est bien ce qu’affirme Ramón Grosfoguel :

 « Une perspective épistémique basée sur une position subordonnée raciale/ethnique contri-
bue beaucoup à une théorie décoloniale critique et radicale […]. Nous parlons toujours à 
partir d’une position particulière dans les structures de pouvoir. Personne n’échappe aux 
hiérarchies de classe, de genre, de sexe, de spiritualité, de langue, de géographie et de race 
propres au “système mondial moderne/colonial et capitaliste/patriarcal” » (2011 : 5-6).

   Agency, ascription, achievement

 Pourtant, le concept d’« agencéité » (agency) , popularisé par Antony 
Giddens (1984) et qui est si important en sciences sociales, ne vaut pas que 
pour les sujets que les chercheurs étudient ; il vaut aussi pour ces derniers, 
qui ne se réduisent jamais à leur statut ou à leur origine, mais qui ont une 

28.  On pourrait bien sûr élargir le champ des positionnalités construites des chercheurs, pour 
prendre en compte, par exemple, le cursus académique et l’expérience professionnelle.

INT_255-256.indb   214INT_255-256.indb   214 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p214
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



215

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

réelle marge de manœuvre dans la façon dont ils exercent leur profession. 
La compétence méthodologique et épistémologique acquise par un anthro-
pologue est, pour la qualité de son enquête, un atout plus décisif que son 
identité sociale, bien que celle-ci ne soit pas indifférente. La distinction 
classique entre ascription  (les attributs dont l’acteur social est doté du fait de 
sa naissance) et achievement  (ce que l’acteur social accomplit du fait de ses 
efforts personnels) peut être ici mobilisée : au sein du monde professionnel 
des sciences sociales, ascription  pourrait être traduit par « positionnalité 
identitaire », et achievement  par « positionnalité scientifique construite ».

 C’est sur ce plan que la théorie du « point de vue » (décoloniale comme 
féministe) pose problème. L’une de ses principales inspiratrices, Sandra 
Harding, évoque cependant, à juste titre, la nécessité de prendre en compte 
l’achievement  – c’est le terme même que la philosophe utilise (2009 : 195) –, 
ce que j’appelle les positionnalités scientifiques construites. Mais  l’achievement  
peut-il remplacer l’ascription  (ce qu’elle dit parfois) ou doit-il s’y superposer 
(ce que la plupart des féministes semblent penser) ? Dans ce dernier cas, la 
positionnalité identitaire reste un prérequis : il ne « suffit pas » d’être une 
femme pour être une théoricienne féministe, il faut « aussi » s’être construite 
comme féministe et s’être donné les moyens de mener une réflexion (ou des 
enquêtes) à partir de ce point de vue. Qu’en est-il alors des chercheurs qui 
n’ont pas la « bonne » positionnalité identitaire ? L’expérience et le savoir-faire 
(du côté de l’achievement ) peuvent-ils compenser le handicap identitaire 
(du côté de l’ascription ) ?

 Je réponds nettement « oui » à cette dernière question : la positionnalité 
scientifique construite mérite d’être reconnue comme une forme légitime de 
positionnalité. Celui qui a choisi la recherche de « vérités » empiriquement 
fondées sur des fragments du monde social (vérités qui n’existent, dès que 
l’on s’éloigne des faits bruts, que sous forme de plausibilités), et qui a mené 
de longues études en ce sens, bien souvent pour échapper à l’idéologie 
suprématiste occidentale, devrait lui aussi être pris en compte par la théorie 
du « point de vue », être considéré comme ayant lui aussi un « savoir situé » 
﻿(situated kowledge)  selon Donna Haraway (1988), et bénéficier lui aussi, 
sinon d’un « privilège épistémique » du moins d’une « égalité épistémique », 
au nom de cette positionnalité scientifique construite. D’autant plus que 
son choix professionnel et les propriétés inhérentes à la méthode ethnogra-
phique impliquent qu’il accorde la plus grande attention et la plus grande 
écoute aux divers « points de vue » des membres des groupes subalternes : 
il a adhéré aux contraintes de la raison contextuelle.

 Élargir et assouplir ainsi la théorie du « point de vue » permet d’éviter 
les critiques souvent formulées contre les « politiques identitaires » (identity 
politics)  au sein des universités, qui valorisent un auteur par rapport aux 

INT_255-256.indb   215INT_255-256.indb   215 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p215
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



216

Jean-Pierre Olivier de Sardan

seules identités sociales qui ont pu ou peuvent le désavantager ou le dis-
criminer, sans tenir compte des multiples autres rôles, facettes et surtout 
expériences dont sa carrière est constituée (Corfield 2021). Une approche 
non idéologique et empiriquement ancrée ne subordonnera pas les choix 
personnels aux statuts hérités, et combinera souplement les positionnalités 
identitaires et les positionnalités scientifiques construites. Leurs relations 
doivent être conçues comme dialectiques, mouvantes, non déterministes. 
On rejoint alors le débat méthodologique classique en anthropologie sur les 
avantages respectifs d’être plus ou moins perçu comme insider  ou outsider , 
chacune des deux positions (toujours relatives) ayant ses avantages et ses 
inconvénients 29. Toute positionnalité identitaire comporte des biais, dont 
il faut tenir compte, mais ouvre des pistes spécifiques, qu’il s’agit d’explorer.

   Le point de vue des élites issues de groupes subalternes

 Un autre argument pour relativiser le poids des positionnalités  identitaires 
est avancé par le philosophe Olúfémi O. Táíwò. Il rappelle que les univer-
sitaires américains originaires d’Afrique comme lui-même (descendants 
d’esclaves ou de migrants, et donc issus le plus souvent de milieux pauvres 
et stigmatisés par la majorité des élites blanches), font désormais partie 
des élites, et bénéficient même d’une forme de « déférence » particulière en 
raison de la large diffusion de la théorie du « point de vue » au sein de l’in-
telligentsia, qui les rend seuls légitimes pour parler des Africains Américains. 
Pourtant, les élites d’un groupe social dominé, méprisé ou marginalisé ne 
sont pas automatiquement les représentants autorisés de ce groupe, loin de 
là : « Considérer que les intérêts des élites d’un groupe sont nécessairement 
ou même probablement alignées sur les intérêts du groupe tout entier 
implique une naïveté à laquelle nous ne pouvons souscrire » (Táíwò 2023 : 
5). La théorie du « point de vue » n’évite pas cette naïveté quand elle affirme 
que des élites universitaires issues de groupes subalternes ont un avantage 
épistémique considérable : ce cumul leur permettrait d’être des « extérieurs 
de l’intérieur » (outsiders within) , ou d’avoir une « double conscience », 
autrement dit d’ajouter une identité érudite à une identité originelle qui 
demeurerait « subalterne », malgré la promotion sociale. Mais la théorie 
du « point de vue » est très peu sensible à l’autre face de la médaille : la 
promotion au sein des élites implique de facto  une sortie de la subalternité, 
qui a ses côtés négatifs, comme les malentendus et les fossés qui peuvent 
s’être instaurés avec les membres restés subalternes de ces groupes, dont 
les conditions et les « points de vue » (eux-mêmes diversifiés) sont souvent 

29.  Cf. l’étude de cas de Fatoumata Ouattara (2004), qui souligne certaines difficultés de la position 
d’« insider » pour le chercheur.

INT_255-256.indb   216INT_255-256.indb   216 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p216
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



217

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

très différents de ceux des élites issues de leurs rangs. D’une certaine façon, 
Donna Haraway est consciente du problème quand elle affirme la nécessité 
(pour les féministes) de l’objectif d’objectivité et met en garde contre certains 
pièges de la théorie du « point de vue » :

 « Il est primordial d’établir la capacité de voir à partir des périphéries et des profondeurs. 
Mais il existe également un grave danger de romantisme et/ou d’appropriation de la vision 
des moins puissants tout en prétendant voir à partir de leur position » (1988 : 583-584).

 Un universitaire issu d’un milieu subalterne n’est plus vraiment  subalterne 
et il ne peut prétendre exprimer les perceptions et représentations de 
 l’ensemble de ce milieu que s’il procède à des recherches fines à ce sujet. 
Il a, certes, les avantages non négligeables de la familiarité, de la langue et 
de la mémoire, mais son « privilège épistémique » (identitaire) s’arrête là.

 Enfin, dans une critique de l’ouvrage de Martin Nakata (2007)  revendiquant 
le privilège du « point de vue indigène », Vicki Grieves (2009 : 201) a souligné 
les dangers d’homogénéisation que peut recouvrir ce concept 30. Le « point de 
vue » identitaire d’un auteur originaire du peuple indigène A ne lui donne 
aucun privilège épistémique pour parler du « point de vue » du peuple indigène 
B, et encore moins du « point de vue » de l’ensemble des peuples indigènes. 
Pas plus que le « point de vue » identitaire d’un auteur décolonial ne lui donne 
de privilège épistémique pour parler du « point de vue » de tous les peuples 
anciennement colonisés.

   La multiplicité des points de vue et des intérêts

 Un dernier problème se pose. Si l’on peut facilement convenir avec les 
postcoloniaux et les décoloniaux qu’il est indispensable que les sciences 
sociales recueillent et documentent le mieux possible le point de vue des 
groupes subalternes quels qu’ils soient, et que le monde ne soit plus 
raconté uniquement ou majoritairement du « point de vue » des domi-
nants, des hommes, de l’Occident, comme il l’a trop longtemps été, cela 
signifie-t-il que le « point de vue » des subalternes et des dominés suffit dès 
lors pour dire la vérité sur la réalité du monde social ? Ne doit-on pas aussi 
 s’intéresser à d’autres « points de vue » ? Quand Donna Haraway argumente 
en faveur du « privilège d’une perspective partiale » (1988), on peut  préférer 
« choisir » une autre perspective épistémologique, en adoptant dans sa 
 pratique de recherche une « perspective multi-partiale », plus en phase avec 
la raison empirique (ce qui n’empêche en rien de « choisir » par ailleurs une 
« positionnalité civique » partiale). De plus en plus de travaux  anthropologiques 

30.  En termes de positionnalités identitaires, qui en l’occurrence sont à prendre en compte, Martin 
Nakata est originaire du peuple insulaire du détroit de Torrès (Australie), tandis que Vicki Grieves 
est Worimi, peuple aborigène de la Côte de la Nouvelle-Galles du Sud (Australie).

INT_255-256.indb   217INT_255-256.indb   217 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p217
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



218

Jean-Pierre Olivier de Sardan

relèvent d’une « anthropologie centrée sur des arènes » où interagissent des 
groupes différents, et non plus de la classique « anthropologie centrée sur un 
groupe » (Bierschenk & Olivier de Sardan 2021).

 Je terminerai cette partie par un retour à Max Weber, car on peut lui 
imputer la paternité de la théorie du « point de vue », bien avant Lukacs, 
mais dans un sens qui prend essentiellement en compte les positionnalités 
scientifiques construites. En 1904, persuadé de « la variabilité incessante 
des points de vue 31 concrets sous lesquels la réalité empirique prend 
une signification » (Weber 1965 [1904] : 212), il déclare qu’il « n’existe 
 absolument pas d’analyse scientifique “objective” de la vie culturelle [c’est-
à-dire sociale] […] qui serait indépendante  de  points de vue  spéciaux et 
unilatéraux, grâce auxquels ces manifestations se laissent, explicitement 
ou implicitement, consciemment ou inconsciemment  sélectionner  pour 
devenir l’objet de la recherche » (Ibid. : 152). Il se moque de « l’illusion 
naïve du savant qui ne se rend pas compte que dès le départ, en vertu même 
des idées de valeur avec lesquelles il a abordé inconsciemment sa matière, 
 il a découpé  un segment infime dans l’infinité absolue [de la réalité] pour 
en faire l’objet de l’examen qui seul lui importe » (Ibid. : 168). Le « point 
de vue » du chercheur, pour Max Weber, correspond à ce qui importe  à ce 
dernier, à ce qui l’intéresse  dans le « réel de référence » qu’il a choisi  de se 
donner pour objet, aux questions qu’il se pose face à ce réel, compte tenu 
du contexte historique, épistémologique et méthodologique où il se situe :

 « [A]ucun de ces systèmes de pensée dont nous ne saurions nous passer si nous voulons 
saisir les éléments chaque fois significatifs de la réalité ne peut épuiser sa richesse infinie. 
Ils ne sont rien d’autre que des essais pour mettre de l’ordre dans le chaos des faits que 
nous avons fait entrer dans le cercle de notre intérêt , sur la base chaque fois de l’état 
de notre connaissance et des structures conceptuelles qui sont à notre disposition » 
(Ibid. : 202-203).

 Ces intérêts  du chercheur ne sont pas que scientifiques, ils sont aussi 
 politiques : Max Weber reconnaît que « dans le domaine de notre  discipline 
 les conceptions personnelles du monde  interviennent habituellement 
sans arrêt dans l’argumentation scientifique » (Ibid. : 126). Mais il entend 
 distinguer les unes et les autres, et ne pas laisser les premières prendre le 
pouvoir sur les secondes. Autrement dit, les positionnalités épistémologiques 
et méthodologiques, qui sont des positionnalités scientifiques construites, 
doivent rester autonomes par rapport aux positionnalités civiques, également 
construites, sans pour autant les nier ou les éliminer.

31.  Tous les mots soulignés dans les citations de Max Weber qui vont suivre sont de mon fait.

INT_255-256.indb   218INT_255-256.indb   218 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p218
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



219

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

    Les asymétries conceptuelles et institutionnelles 
dans la production du savoir en sciences sociales : 

une approche non idéologique

 Une perspective décoloniale « non idéologique » (si tant est qu’elle existe) 
supposerait d’accepter les deux constats que nous venons de présenter, bien 
loin de la radicalité épistémologique du noyau dur des études décoloniales : 
a) la raison empirique est aujourd’hui pour l’essentiel en rupture avec 
l’occidentalo-centrisme et l’idéologie coloniale (même s’il peut y avoir des 
exceptions) ; et b) les options épistémologiques sont largement optionnelles 
et relèvent de l’agencéité du chercheur.

 Mais il n’en reste pas moins vrai qu’entre les recherches en sciences sociales 
menées en Europe et celles menées en Afrique, il existe de nombreuses et 
fortes asymétries au détriment des premières (Connell, Beigel & Ouédraogo 
2017) 32. Ces asymétries dont nous allons examiner quelques dimensions 
sont en partie, mais en partie seulement, des legs coloniaux. Toutefois, les 
théoriciens décoloniaux en tirent une conséquence radicale très surprenante : 
il faudrait rompre avec la communauté internationale des sciences sociales 
plutôt que de tout faire pour mieux y intégrer les chercheurs africains. 
Sabelo Ndlovu-Gatsheni le dit explicitement :

 « Dans la perspective décoloniale, les méthodes et méthodologies de recherche ne sont 
jamais neutres mais sont démasquées comme des technologies de subjectivation ou 
même des outils de surveillance qui empêchent l’émergence de pensées alternatives, 
de logiques alternatives, de visions du monde alternatives. Les méthodologies de recherche 
sont des instruments de contrôle » (2020 : 35).

 Une telle assertion est purement idéologique et totalement  irresponsable. 
Au lieu d’encourager les jeunes chercheurs africains à s’approprier 
les méthodes des sciences sociales ou à les améliorer, afin qu’ils puissent créer des 
concepts innovants adaptés aux contextes africains modernes,  Ndlovu-Gatsheni 
leur demande d’abandonner tous liens avec la raison empirique, et de déployer 
une raison alternative qui les couperait complètement du monde scientifique 
contemporain. Kate Meagher a raison de mettre en garde : « Le rejet radical 
par les chercheurs décoloniaux de toute influence occidentale risque en fait 
de perpétuer les processus de domination coloniale » (2025 : 413).

 En ce qui concerne les inégalités structurelles dans la production de 
 connaissances en sciences sociales entre la France et l’Afrique, de nombreuses 
voix critiques se sont élevées, dès les années 1970, au sein même de l’anthro-
pologie (Copans 1974 ; Dozon 2024). Au fil du temps, certaines inégalités 

32.  Pour une description de nombreuses asymétries entre l’Occident et le reste du monde, en ce 
qui concerne spécifiquement l’histoire de la sociologie, cf. Stéphane Dufoix & Éric Macé (2019).

INT_255-256.indb   219INT_255-256.indb   219 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p219
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



220

Jean-Pierre Olivier de Sardan

ont disparu, d’autres se sont atténuées, mais beaucoup subsistent encore. Il 
faut donc les identifier et les documenter de façon minutieuse. Quelques 
rares chercheurs décoloniaux le font. On peut ainsi créditer Mudar Kassis, 
Rita Giacaman et Maher Hashweh, les auteurs de l’article « Decolonizing 
Knowledge Production » (2022), d’avoir adopté une telle perspective. 
Loin de s’aventurer dans une dénonciation épistémologique hasardeuse, 
ils inventorient un ensemble de caractéristiques concrètes de la  production 
des savoirs  scientifiques dans le monde qui pénalisent lourdement les 
 universitaires et chercheurs du Sud : les critères servant de base à la 
bibliométrie  internationale et au classement des revues, au détriment de la 
qualité et de l’intérêt social de travaux échappant à cette standardisation ; le 
primat accordé aux sciences expérimentales, aux sciences de l’ingénierie et de la 
technologie, ainsi qu’aux sciences de la santé aux dépens des sciences sociales ; 
l’hégémonie de la langue anglaise aux dépens de toutes les autres langues ; 
la prépondérance des  conceptualisations et des paradigmes en vogue dans 
les revues phares du Nord aux dépens de productions théoriques  originales 
issues des contextes du Sud.

 On peut d’ailleurs constater que de nombreux chercheurs du Nord (non 
anglophones et relevant des sciences sociales) sont aussi victimes de cette forme 
de New public management  appliquée à la recherche. Mais ils le sont nettement 
moins que leurs collègues africains. Je propose ici d’analyser les deux principaux 
axes de ces asymétries structurelles entre sciences sociales en Occident et en 
Afrique (bien plus désavantagées à cet égard qu’en Amérique du Sud ou en Inde) : 
d’une part, les biais conceptuels et, d’autre part, les handicaps institutionnels. 
Les uns et les autres suscitent de nombreuses inégalités et distorsions dans la 
production de connaissances par rapport à l’Europe ou à l’Amérique du Nord.

  L’occidentalo-centrisme conceptuel

 Il existe en effet des « biais conceptuels » dans les relations scientifiques 
Occident-Afrique, en particulier en sciences sociales 33. C’est ce que Gareth 
Austin (2007) appelle l’« eurocentrisme conceptuel ». Les configurations 
conceptuelles les plus utilisées en sciences sociales sont issues de recherches 
menées au Nord, qui sont encore de loin les plus nombreuses, mais elles 
sont trop souvent employées « mécaniquement », par des chercheurs africains 
comme américains ou européens, dans des recherches conduites en Afrique, 
projetées sur des réalités qu’elles décrivent ou expliquent mal, ou bien sur 

33.  Le terme « Afrique » est ici utilisé par commodité, par contraste avec « Occident » : ce sont ces 
catégories générales qu’emploient les études décoloniales. Mais, dans cette partie, je m’appuierai sur ma 
longue expérience personnelle des universités et centres de recherche en sciences sociales dans les seuls 
pays francophones, sans prétendre englober les pays arabophones, anglophones ou lusophones. C’est 
donc l’Afrique francophone qui sera le référent empirique du terme « Afrique » dans les pages qui suivent.

INT_255-256.indb   220INT_255-256.indb   220 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p220
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



221

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

des contextes qu’elles déforment parfois gravement. En outre, et c’est un 
phénomène tout aussi important bien que passé sous silence, les productions 
conceptuelles originales de recherches menées en Afrique sont inversement 
méconnues au Nord 34. Il en a longtemps été de même pour un pionnier 
des sciences sociales d’ascendance afro-américaine comme William Edward 
Burghardt Du Bois (1868-1963). Cela impacte une opération centrale de la 
raison empirique : la comparaison (Austin 2007 : 3). La connaissance  empirique 
des contextes africains par les chercheurs africains doit leur permettre de 
produire des concepts innovants pouvant être confrontés avec les concepts 
élaborés au Nord et les contextes du Nord 35. C’est ce que soulignent deux 
auteurs décoloniaux, Adom Getachew et Karuna Mantena, qui demandent 
aux chercheurs en science politique des pays du Sud de créer des « concepts 
alternatifs », afin de « revigorer la pratique de la théorie politique en tant que 
telle » (2021 : 361-362). Les « innovations conceptuelles » et les « réanimations 
conceptuelles » (modifications de concepts existants) qu’ils appellent de leurs 
vœux témoignent d’une démarche qui « n’a pas besoin de commencer ou se 
conclure par le rejet de la pensée politique occidentale, mais qui dynamise 
plutôt un dialogue continu et critique avec elle » (Ibid. : 380).

 Deux précisions s’avèrent ici nécessaires. D’une part, les concepts des 
sciences sociales sont toujours plus ou moins indexés sur les contextes à 
partir desquels ils ont été élaborés, et gardent donc plus ou moins certaines 
traces de leur « réel de référence », traces qui varient certes selon leur niveau 
de généralité, mais qui ne sont jamais abolies (Passeron 1991 ; Fardon 1990). 
Les concepts totalement « purifiés » ou « désincarnés », qui pourraient être 
appliqués dans n’importe quel contexte social, en tout temps et en tout 
lieu, sont des chimères. C’est une différence majeure avec la perception que 
beaucoup de philosophes ont des concepts : plus ils sont abstraits mieux 
ils fonctionnent. Max Weber avait, il y a longtemps, souligné que « plus la 
validité, c’est-à-dire l’extension , d’un concept générique est large, plus aussi 
il nous éloigne de la richesse de la réalité » (1965 [1904] : 165).

 D’autre part, les concepts des sciences sociales peuvent néanmoins voyager, 
ils ne sont pas condamnés à l’immobilité. Autrement dit, bien qu’extraits 
d’un ensemble sociohistorique particulier, ils peuvent fonctionner, toujours 
au prix d’adaptations, dans d’autres ensembles sociohistoriques. C’est ce 
qui rend possible le comparatisme, diachronique comme synchronique. Au 

34.  Cf. Stéphane Dufoix (2023) pour le cas de la sociologie.
35.  Je compare ici les conditions de production conceptuelles et institutionnelles respectives entre 
chercheurs du Nord et chercheurs du Sud pris globalement. Mais bien entendu, à titre individuel, un 
chercheur du Sud peut parfaitement mener des recherches au Nord au même titre qu’un chercheur 
du Nord, et vice versa, sous conditions de stratégies d’adaptation, de familiarité et de compétences 
linguistiques particulières à chaque cas ; cf., par exemple, Judith Scheele (2022).

INT_255-256.indb   221INT_255-256.indb   221 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p221
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



222

Jean-Pierre Olivier de Sardan

cours de ces voyages, les concepts entrent en dialogue à la fois avec d’autres 
contextes et d’autres chercheurs, lesquels procèdent à leurs aménagements 
ou à leurs modifications 36, ou bien proposent de façon alternative de 
nouveaux concepts plus pertinents.

 Que des concepts initialement « ancrés » en Europe ou aux États-Unis 
soient « customisés » ou « vernacularisés » pour apporter une nouvelle intelligi-
bilité sur des processus sociaux en Afrique n’a donc en soi rien de scandaleux 
et ne doit pas déclencher un procès en occidentalo-centrisme, à condition 
que l’on accepte et facilite les voyages inverses. L’adaptation créatrice est 
une forme légitime parmi d’autres de l’innovation conceptuelle. Mais, bien 
sûr, elle ne doit pas être la seule. Plus généralement, la capacité d’innova-
tion conceptuelle (et non la fixation sur les seuls savoirs ancestraux) est un 
enjeu majeur pour les sciences sociales africaines, ce qui implique que ces 
nouveaux concepts soient fondés sur l’enquête, attachés à des réalités sociales 
étudiées, ce qui les différencie des concepts philosophiques tels ceux que 
développe Achille Mbembé, par exemple.

 Un autre problème réside dans le voyage à sens unique des concepts. Bien 
peu de concepts produits à partir des réalités africaines contemporaines ont 
été exportés et adaptés vers l’Europe 37, malgré diverses tentatives en vue 
de promouvoir des « théories provenant du Sud » (Comaroff & Comaroff 
2012), ou de proposer des concepts inédits, innovants, issus de terrains 
africains mais qui pourraient être opérationnels en terres européennes 38. Les 
sessions de formation dans le monde de la recherche, où les concepts jouent 
un rôle important, se font presque toujours à sens unique : des enseignants 
ou experts européens viennent former des apprenants africains, ce qui est 
souvent utile mais perpétue les asymétries, alors que dans différents domaines 
de nombreux enseignants ou experts africains peuvent aussi  avantageusement 
former des apprenants européens, ce qui reste encore bien trop rare 39.

 Au-delà de la faible remontée conceptuelle du Sud vers le Nord, c’est 
aussi la question du comparatisme Sud-Nord (et vice versa ) qui est posée. Le 
comparatisme Nord-Nord est très fréquent, sous forme quantitative ou même 

36.  À titre d’exemple, cf. Michael Löwy (1999) pour le concept d’« affinité sélective » ou l’adaptation 
à la Côte d’Ivoire du concept de « lien social » par Francis Akindès (2003).
37.  On peut citer une exception qui reste peu connue : les travaux du sociologue et anthropologue 
James Clyde Mitchell (1969) sur les réseaux de migrants en Afrique du Sud ont été le point de départ 
de la théorie des réseaux, largement diffusée et utilisée depuis dans les sciences sociales au Nord.﻿
38.  Par exemple, les concepts de « multi-redevabilités » (Blundo 2015), de « sédimentation des poli-
tiques publiques » (Bierschenk 2014), ou bien de « normes pratiques » (Olivier de Sardan 2021), 
issus d’enquêtes de terrain en Afrique de l’Ouest en anthropologie des politiques publiques seraient 
de bons candidats.
39.  Les chercheurs nigériens et béninois du Laboratoire d’études et de recherches sur les dynamiques sociales 
(Lasdel)  ont ainsi animé en France une formation à la socio-anthropologie du  développement pour des cadres 
de l’Agence française de développement (Afd ), en 2008. Mais cela est resté une exception rarissime.

INT_255-256.indb   222INT_255-256.indb   222 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p222
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



223

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

qualitative. Le comparatisme Sud-Sud ou Afrique-Afrique l’est moins, mais il 
existe. Le comparatisme Sud-Nord ou Afrique-Europe est quasiment inexis-
tant, avec quelques rares exceptions 40. Pourtant, rien n’empêche de comparer 
par l’enquête les maternités nigériennes et les maternités danoises, un collège 
à Abidjan et un collège à Marseille (à rebours des comparaisons implicites 
et normatives de l’idéologie euro-centrique). L’anthropologie du dévelop-
pement en Afrique peut éclairer ou inspirer la sociologie des  organisations 
en Europe (Friedberg 2022). Ce sont les  comparaisons  empiriques qui 
permettent l’émergence de nouveaux concepts : les  comparaisons Afrique-
Europe aideraient ainsi à rompre l’isolement conceptuel des sciences sociales 
africaines et stimuleraient leur originalité conceptuelle.

   Les handicaps sociaux et institutionnels des savoirs au Sud

 Tout en restant dans la problématique de la production des savoirs, 
passons de l’épistémologie à la sociologie comparative de la recherche, 
et prenons l’exemple des sciences sociales en Afrique francophone. Si les 
 inégalités dont elles souffrent ne sont pas imputables à la domination 
d’une épistémologie occidentale héritée des Lumières comme le soutient la 
décolonialité idéologique, ces inégalités existent bel et bien mais elles 
renvoient à plusieurs facteurs sociologiques, économiques, politiques 
et institutionnels contemporains, imbriqués et superposés, identifiables 
empiriquement. On peut citer pêle-mêle quelques éléments de diagnostic : 
les frontières créées par les classifications en « aires culturelles » fréquentes 
en sciences sociales ; l’hégémonie mondiale des méthodes quantitatives 
standardisées, propres à la raison statistique, peu sensibles aux contextes 
locaux et aux spécificités culturelles qu’étudie la raison contextuelle ; le 
dénuement qui est le plus souvent le lot des universités africaines ; le 
manque quantitatif et qualitatif d’enseignants bien formés dans de très 
nombreuses universités africaines autant surpeuplées et « massifiées » que 
sous-encadrées, entraînant une qualité méthodologique, conceptuelle ou 
rédactionnelle insuffisante de nombreuses recherches empiriques, ce qui 
ne leur permet pas d’accéder aux publications internationales ; la « fuite 
des cerveaux » vers les universités américaines et européennes des meilleurs 
chercheurs africains.

 Prenons un symptôme qui relève de multiples causes : l’« endogamie 
citationnelle » au Nord, qui exclut largement les chercheurs africains franco- 
phones en sciences sociales, moins nombreux, moins connus, moins publiés, et 
bien moins cités. La plus grande partie des chercheurs européens et  américains 
les ignore et ne s’y réfère qu’exceptionnellement. Cette situation renvoie 

40.  Pour la police, cf. Thomas Bierschenk (2016).

INT_255-256.indb   223INT_255-256.indb   223 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p223
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



224

Jean-Pierre Olivier de Sardan

entre autres aux maisons d’édition et aux revues, quasiment toutes situées 
au Nord, même quand elles traitent de l’Afrique 41, comme leurs réseaux 
d’évaluateurs ; à l’histoire des sciences sociales, nées et développées presque 
exclusivement au Nord pendant de nombreuses décennies et qui ont donc 
accumulé une avance et un stock important d’ancêtres éminents et de 
références prestigieuses ; aux ressources bibliographiques,  concentrées là 
aussi au Nord jusqu’à aujourd’hui (l’internet ouvre de nouveaux accès 
mais ne suffit pas à combler l’écart) ; au prestige d’un petit nombre 
 d’universités occidentales qui ont drainé les meilleurs étudiants du Sud 
jusqu’à aujourd’hui et les drainent encore ; aux effets d’école et de clientèle 
intellectuelle qui créent des réseaux de citations mutuelles, etc. L’idéologie 
eurocentriste ou occidentalo-centriste joue aussi son rôle dans cette 
asymétrie majeure.

 Mais tout cela n’est pas une affaire d’épistémologie. Ces marginalisations 
ou ces inégalités, historiquement et sociologiquement engendrées, ne sont 
 d’ailleurs pas les seules, et bien d’autres existent, qui touchent d’autres 
 catégories de chercheurs ou les mêmes, comme l’inégalité linguistique. 
L’anglais, nous l’avons vu, est devenu la langue ultra-dominante des sciences 
sociales, qu’on le veuille ou non : tous ceux à travers le monde dont l’an-
glais n’est pas la langue maternelle, et plus encore ceux qui durant leurs 
études ont été très peu ou très mal exposés à l’anglais, ont des handicaps 
professionnels importants en termes d’écriture et de publications, face à 
leurs collègues anglophones. Les chercheurs africains francophones sont à 
cet égard les plus pénalisés.

 Au-delà de ces facteurs multiples et enchevêtrés, un constat central 
s’impose : les chercheurs africains se trouvent aujourd’hui dans de  mauvaises 
ou très mauvaises conditions pour exercer leur métier, et cela pour trois 
 raisons fondamentales. Tout d’abord, ceux qui réussissent à entrer à 
 l’université sont issus de systèmes scolaires de moindre qualité et partout 
sinistrés, notamment depuis la catastrophique politique de l’ajustement 
structurel imposé aux pays africains par le Fmi  et la Banque mondiale dans 
les années 1980. Les étudiants rencontrent donc de sérieuses difficultés. 
En second lieu, les enseignements de sciences sociales dans les universités 
africaines sont le plus souvent défaillants en termes méthodologiques et 
théoriques : rarement mis à jour et relevant même parfois de la vieille 
 perspective positiviste, ils ne transmettent que très imparfaitement les 
bases et les savoir-faire de la raison empirique, et en particulier ceux de 
la raison contextuelle. Et enfin, voire surtout, les gouvernements africains 

41.  Citons, comme exceptions, les publications du Conseil pour le développement de la recherche 
en sciences sociales en Afrique (Council for the Development of Social Science Research in Africa, 
Codesria ) et la récente revue Global Africa  (en ligne : https://www.globalafricasciences.org/fr).﻿

INT_255-256.indb   224INT_255-256.indb   224 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p224
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



225

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

francophones, contrairement aux pays occidentaux, ne consacrent quasiment 
aucun budget propre à la recherche, et celle-ci dépend donc beaucoup trop 
du monde du  développement (Bierschenk & Mongbo 2000).

 Une analyse non idéologique de la décolonialité serait ici très pertinente, 
car ce sont les bailleurs de fonds internationaux qui détiennent les clés du 
coffre. Et ce sont eux qui imposent leurs termes de référence aux chercheurs, 
c’est-à-dire les thèmes et les méthodes, autrement dit l’essentiel. La recherche 
africaine en sciences sociales est donc bien trop à la remorque de l’industrie 
du développement, qui demeure fortement occidentalo-centrée. Les cher-
cheurs africains sont souvent contaminés par les pratiques habituelles du 
monde de la consultance, qui est la formule de production de connaissances 
privilégiée par les bailleurs de fonds et dont ceux-ci restent les maîtres. Les 
règles du jeu de la consultance sont différentes de celles de la recherche et 
déteignent défavorablement sur celle-ci 42. En outre, dans le cas des appels 
d’offres internationaux relatifs à l’Afrique, qui exigent de plus en plus une 
collaboration entre chercheurs africains et européens, ce sont presque tou-
jours les laboratoires européens qui élaborent en amont la problématique et 
l’approche conceptuelle avant d’inviter leurs collègues africains à monter à 
bord, et ce sont encore eux qui pilotent en aval les publications. Par ailleurs, 
les bureaux d’études du Nord montrent une forte tendance à prendre les 
chercheurs africains comme de simples enquêteurs et producteurs de données.

 L’une des priorités pour préparer l’avenir, mais aussi pour améliorer le 
présent, serait donc la promotion et le financement par les États africains 
eux-mêmes d’une recherche africaine en sciences sociales indépendante. 
Mais cela reste hélas un horizon sans doute lointain, non seulement pour 
des raisons budgétaires, mais aussi parce que l’actualité politique n’est 
guère propice à la liberté d’expression nécessaire à la recherche. Quand les 
États sont défaillants, ce qui est la situation générale, il faudrait au moins 
que les institutions internationales acceptent de financer directement les 
laboratoires africains sur la base de propositions, de problématiques et 
d’approches conceptuelles originales de ces derniers. On en est encore 
très loin, malgré quelques exceptions, fort rares. Les discours des bailleurs 
de fonds résonnent certes de mots tels que « participation », « partenariat », 
« co-production », « appui », « soutien », mais ils continuent en même temps à 
imposer aux  chercheurs africains leurs thèmes, leurs priorités, leurs protocoles, 
leurs formats, leurs règles du jeu, leurs évaluations, leurs programmes, soit 
directement, soit par le truchement de laboratoires ou de bureaux d’études 
européens et nord-américains.

42.  Cf. Jean-Pierre Olivier de Sardan (2012), Mahmood Mamdani (2011), Jean-Bernard Ouedraogo 
& Carlos Cardoso (2011 : xxi ).

INT_255-256.indb   225INT_255-256.indb   225 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p225
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



226

Jean-Pierre Olivier de Sardan

 v

 La prétendue révolution épistémologique suppose non seulement le 
rejet global de la science occidentale, mais aussi son remplacement par des 
épistémologies « du Sud », pour les décoloniaux les plus radicaux, ou au 
minimum la reconnaissance de ces dernières comme étant elles aussi des 
sciences véritables, pour les autres. Mais quelles sont donc ces sciences 
alternatives ? On croit comprendre qu’il s’agit des savoirs endogènes/ indigènes 
méprisés ou détruits par les colonisateurs. Ce sont donc en particulier 
les savoirs traditionnels, mythiques, religieux, magiques, thérapeutiques, 
politiques, ceux-là mêmes que de très nombreux travaux anthropologiques 
ont décrits et revalorisés comme des productions culturelles majeures. 
Toutefois, les théoriciens décoloniaux n’admettent pas qu’on les traite 
juste de productions culturelles, ils veulent leur donner une signification 
bien plus importante : pour eux, ce ne sont pas de simples productions 
 culturelles, mais des épistémologies à part entière, au même titre que les 
savoirs scientifiques d’« origine occidentale ».

 On peut donc poser cette question : à quel régime scientifique les savoirs 
endogènes/indigènes sont-ils censés être équivalents ou même se substituer ? 
Sans doute à tous puisque, on l’a vu, les auteurs décoloniaux ne font aucune 
distinction entre les régimes épistémologiques différents qui structurent le 
monde scientifique contemporain. Essayons néanmoins d’apporter quelques 
éléments de réponse.

 Du côté de la raison expérimentale, les mythes indiens sur la création du 
monde sont-ils à mettre sur le même plan que les sciences de l’univers ? Le 
projet des études décoloniales rejoindrait en ce cas d’autres projets analogues, 
par exemple celui des créationnistes qui veulent eux aussi mettre la Bible sur 
le même plan que les sciences de l’univers. Et ce sont toutes les configurations 
magico-religieuses alternatives aux savoirs scientifiques « occidentaux » qui 
devraient alors être considérées comme des sciences de l’univers, y compris 
les théologies et textes sacrés des Églises chrétiennes qui se sont si longtemps 
opposées à l’émergence de la raison expérimentale. Mais cela signifierait de 
fait remplacer la raison expérimentale par la raison magico-religieuse, ce qui 
est d’ailleurs la revendication de tous les mouvements fondamentalistes en 
pleine progression à travers la planète aujourd’hui.

 Quant à la raison exégétique, il est vrai que les configurations magico- 
religieuses « du Sud » ont avec elle diverses affinités dans la mesure où elles 
sont fondées, comme de nombreux textes du corpus philosophique classique, 
sur des narratifs complexes incitant aux commentaires et proposant des 
versions originales du bien et du mal, ou des relations entre l’homme et la 
nature. Philosophie et théologie sont les disciplines directement concernées : 

INT_255-256.indb   226INT_255-256.indb   226 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p226
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



227

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

les mythes et visions chrétiennes ou islamiques du monde doivent, en 
effet, être confrontés à d’autres mythes et visions du monde du « Sud », ou 
de l’« Est », tout aussi dignes d’intérêt que les religions du Livre, comme 
l’avait en son temps souligné Marc Augé (1982). Cela a d’ailleurs déjà été 
fait, bien avant l’éclosion des études décoloniales, par exemple par le père 
Tempels (1945), missionnaire ethnologue belge de l’époque coloniale, 
célèbre pour son étude sur la « philosophie bantoue ». C’est lui qui a été la 
cible initiale du débat important sur la « philosophie africaine » déclenché 
il y a longtemps par des philosophes africains comme Paulin Hountondji 
(1977), Fabien Eboussi Boulaga (2004) et Marcien Towa (1971), et qui se 
prolonge jusqu’à Souleymane Bachir Diagne (2000, 2024). Leur critique 
de l’« ethno-philosophie » et de ses postures idéologiques se démarque en 
effet judicieusement des visions essentialisées et homogénéisées des sociétés 
africaines précoloniales relativement à leurs cosmologies, rites, mythes, 
visions du monde et de l’homme, postures par ailleurs reprises par les études 
décoloniales. Un élément argumentatif important, qui rejoint notre dis-
tinction entre raison empirique et raison exégétique, est le rejet vigoureux 
par Paulin Hountondji et Marcien Towa de « l’amalgame entre le discours 
descriptif de l’ethnologie et le discours démonstratif de la philosophie » 
(Hountondji 2008 : 351). Ils reprochent cet amalgame non seulement au 
père Tempels, mais aussi à nombre de philosophes africains, car les uns et 
les autres font l’« apologie » de systèmes de pensée africains au lieu de les 
décrire. Les auteurs décoloniaux seraient bien inspirés de lire leurs travaux.

 Enfin, du côté de la raison empirique, toutes les configurations magico- 
religieuses, tous les savoirs populaires, du Sud comme du Nord, sont des 
 productions culturelles devant être respectées et documentées. Certes ces 
 configurations et ces savoirs ont, partout dans le monde, certaines bases 
 empiriques, dans certains domaines. Mais ce ne sont pas pour autant des 
sciences de l’enquête sur le monde social. Ils sont en effet confrontés à 
trois obstacles majeurs : a) ils sont tissés de jugements de valeur, ce qui est 
inhérent à leur logique et en fait l’attrait, voire la nécessité : mais la rigueur 
des sciences sociales implique la nécessaire suspension, dans l’espace de la 
recherche, des jugements de valeurs sur les connaissances sociales étudiées, 
que ces jugements de valeurs soient dépréciatifs (cf. idéologie coloniale et 
occidentalo-centriste) ou laudatifs (cf. idéologie décoloniale) ; b) ils sont 
indissociables d’un contexte particulier, alors que les sciences sociales sont 
multi-contextes et comparatives, capables d’investiguer en profondeur des 
contextes différents en les traitant à égalité épistémique ; c) ils ne reposent 
pas sur la plausibilité, la triangulation et l’esprit critique, qui sont des pro-
priétés incontournables de la raison empirique.

INT_255-256.indb   227INT_255-256.indb   227 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p227
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



228

Jean-Pierre Olivier de Sardan

 Universaliser « pour de vrai » la production des savoirs souvent dominée 
par le monde scientifique occidental est un objectif politique et  scientifique 
indispensable. Mais diriger la lutte contre une épistémologie des Lumières 
qui serait encore hégémonique aujourd’hui va à l’encontre de cet objectif. 
Cette préconisation centrale des études décoloniales est une erreur profonde 
de diagnostic : elle confond régime épistémologique et idéologie suprématiste 
occidentale (en raison, entre autres, d’une méconnaissance complète de 
la réalité des sciences sociales et de leur régime épistémologique), comme 
elle confond raison empirique et savoirs endogènes/indigènes (ces derniers 
n’ayant ni l’ambition ni les moyens d’une connaissance véridique de la 
diversité et de la multiplicité des mondes sociaux).

 Cette solution est une fausse piste qui couperait dramatiquement la 
recherche africaine de la communauté scientifique internationale. Il faut, au 
contraire, soutenir les chercheurs africains qui améliorent la qualité de leurs 
formations dans leurs universités, donner à leurs étudiants accès à la raison 
empirique et à ses exigences méthodologiques, appuyer la recherche africaine 
en sciences sociales, lui permettre d’être autonome dans ses financements 
et ses programmes comme dans le choix de ses concepts et de ses sujets 
(y compris pour analyser empiriquement les séquelles de la colonisation) : 
c’est ainsi que les chercheurs africains auront de plus en plus leur mot à 
dire sur la scène internationale, et qu’ils joueront leur propre partition au 
sein d’un univers scientifique qu’ils contribueront dès lors à rendre plus 
universaliste au sens non occidentalo-centré du terme. La décolonisation des 
savoirs passe par là, et non par une supposée révolution épistémologique.

Laboratoire d’études et de recherches sur les dynamiques sociales 
et le développement local (Lasdel ), Niamey (Niger).

   jpos.niger@gmail.com  

     MOTS CLÉS/KEYWORDS : sciences sociales/social sciences – anthropologie/anthropology –  épistémologie/
epistemology – idéologie/ideology – empirisme/empiricism – positivisme/positivism – études 
décoloniales/decolonial studies – colonialité/coloniality – postcolonialisme/postcolonialism – 
eurocentrisme/eurocentrism – théorie du point de vue/stand point theory .

INT_255-256.indb   228INT_255-256.indb   228 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p228
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



229

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

      RÉFÉRENCES CITÉES

    Abrahamsen, Rita

2007 « Postcolonialism », in Martin Griffiths, 
ed., International Relations Theory 
for the Twenty-First Century. An Introduction . 
London-New York, Routledge : 111-122.

    Abu-Lughod, Lila

1991 « Writing against Culture », in Richard 
Fox, ed., Recapturing Anthropology. Working 
in the Present . Santa Fe, School of American 
Research (« School of American Research 
Advanced Seminar Series ») : 137-162.

    Agbakoba, Joseph
& Marita Rainsborough, eds

2025 Beyond Decolonial African Philosophy. 
Africanity, Afrotopia, and Transcolonial 
Perspectives . Abingdon-New York, Routledge 
(« Routledge Studies in African Philosophy »).

    Akindès, Francis

2003 « Le lien social en question 
dans une Afrique en mutation », 
in Josiane Boulad-Ayoub & Luc 
Bonneville, eds, Souverainetés en crise . Paris, 
L’Harmattan / Québec, Presses universitaires 
de Laval (« Mercure du Nord ») : 379-403.

    Ali, Zahra & Sonia Dayan-Herzbrun

2017 « Présentation », Tumultes  48 : 
﻿Pluriversalisme décolonial : 5-13.

    Amselle, Jean-Loup

1990 Logiques métisses. 
Anthropologie de l’identité en Afrique et ailleurs . 
Paris, Payot (« Bibliothèque scientifique »).

    Amselle, Jean-Loup & Elikia M’Bokolo, eds

1985 Au cœur de l’ethnie. 
Ethnies, tribalisme et État en Afrique . 
Paris, La Découverte (« Textes à l’appui. 
Série Anthropologie » 175).

    Archibald, Jo-Ann, Jenny Lee-Morgan
& Jason De Santolo, eds 

2019 Decolonizing Research. 
Indigenous Storywork as Methodology . 
London, Zed Books.

    Augé, Marc

1982 Le Génie du paganisme . 
Paris, Gallimard (« Bibliothèque 
des sciences humaines »).

    Austin, Gareth

2007 « Reciprocal Comparison and African 
History : Tackling Conceptual Eurocentrism 
in the Study of Africa’s Economic Past », 
﻿African Studies Review  50 (3) : 1-28.

    Bayart, Jean-François

2010 Les Études postcoloniales. Un carnaval 
académique . Paris, Karthala (« Disputatio »).

    Berger, Michele Tracy & Kathleen Guidroz, eds

2009 The Intersectional Approach. 
Transforming the Academy through Race, 
Class, and Gender.  Chapel Hill, 
University of North Carolina Press.

    Berger, Peter & Thomas Luckmann

1986 La Construction sociale de la réalité . 
Trad. de l’américain par Pierre Taminiaux ; 
préf. de Michel Maffesoli. Paris, 
Méridiens Klincksieck (« Sociétés »).

    Bhabha, Homi

1994 The Location of Culture . 
London-New York, Routledge.

    Bhambra, Gurminder

2014 « Postcolonial and Decolonial 
Dialogues », Postcolonial Studies  17 (2) : 
115-121.

    Bhaskar, Roy

1978 A Realist Theory of Science . Hassocks, 
Harvester Press / Atlantic Higlands, 
Humanities Press.

    Bierschenk, Thomas

2014 « Sedimentation, Fragmentation and 
Normative Double-Binds in (West) African 
Public Services », in Thomas Bierschenk 
& Jean-Pierre Olivier de Sardan, eds, States 
at Work. Dynamics of African Bureaucracies . 
Leiden-Boston, Brill (« Africa-Europe Group 
for Interdisciplinary Studies » 12) : 221-245.

INT_255-256.indb   229INT_255-256.indb   229 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p229
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



230

Jean-Pierre Olivier de Sardan

 2016 « Police and State », in Ben Bradford 
﻿et al ., eds, The S﻿age﻿ Handbook of Global 
Policing . Los Angeles-London, Sage : 
155-178.

    Bierschenk, Thomas & Roch Mongbo

2000 « L’hégémonie du paradigme 
développementiste dans les sciences sociales 
au Dahomey-Bénin », in Jean-Pierre Jacob, ed., 
﻿Sciences sociales et coopération en Afrique. 
Les rendez-vous manqués . Paris, 
Presses universitaires de France / Genève, 
Graduate Institute Publications : 217-223.

    Bierschenk, Thomas
& Jean-Pierre Olivier de Sardan 

2021 « The Anthropology of Bureaucracy 
and Public Administration », in Oxford 
Research Encyclopedia of Politics . 
Oxford, Oxford University Press. 
En ligne : https://doi.org/10.1093/
acrefore/9780190228637.013

    Bilgen,  Arda,  Afda Nasir & Julia Schöneberg

2021 « Why Positionalities Matter : 
Reflections on Power, Hierarchy, 
and Knowledges in “Development” 
Research », Canadian Journal of Development 
Studies  42 (4) : 519-536.

    Blundo, Giorgio

2015 « The King is not a Kinsman : Multiple 
Accountabilities and Practical Norms 
in West African Bureaucracies », in Tom 
De Herdt & Jean-Pierre Olivier de Sardan, 
eds, Real Governance and Practical Norms 
in Sub-Saharan Africa. The Game of the Rules . 
London-New York, Routledge (« Routledge 
Studies in African Politics and International 
Relations » 7) : 142-159.

    Boidin, Capucine

2009 « Études décoloniales et postcoloniales 
dans les débats français », Cahiers 
des Amériques latines  62 : 129-140. 

     Booth, David

2023 « What’s Going on at Odi around 
Decolonisation and Race, and Why 
It Matters ». En ligne : https://www.

researchgate.net/publication/368544874_
What's_going_on_at_ODI_around_decolo-
nisation_and_race_and_why_it_matters

    Bourdieu, Pierre

2001 Science de la science et réflexivité . 
﻿Cours du Collège de France (2000-2001) . 
Paris, Raisons d’Agir (« Cours et travaux »).

    Bowell, Tracy

2011 « Feminist Standpoint Theory », 
in James Fieser & Bradley Dowden, eds, 
﻿Internet Encyclopedia of Philosophy . 
En ligne : https://iep.utm.edu/fem-stan/

    Cahen, Michel

2024 Colonialité. Plaidoyer pour la précision 
d’un concept . Paris, Karthala (« Disputatio »).

    Canguilhem, Georges

2009 [1977] Idéologie et rationalité 
dans l’histoire des sciences de la vie. Nouvelles 
études d’histoire et de philosophie des sciences . 
Paris, Vrin (« Bibliothèque des textes 
philosophiques »).

    Cerwonka,  Allaine & Liisa Malkki

2007 Improvising Theory. Process 
 and Temporality in Ethnographic Fieldwork . 
Chicago, University of Chicago Press.

    Chakrabarty, Dipesh

2000 Provincializing Europe. Postcolonial 
Thought and Historical Difference . Princeton, 
Princeton University Press (« Princeton 
Studies in Culture, Power, History »).

    Chibber,  Vivek

2013 Postcolonial Theory and the Specter 
of Capital . London, Verso Books.

    Chilisa, Bagele

2011 Indigenous Research Methodologies . 
Thousand Oaks, Sage.

    Clifford, James & George Marcus, eds

1986 Writing Culture. 
The Poetics and Politics of Ethnography . 
Berkeley, University of California Press.

INT_255-256.indb   230INT_255-256.indb   230 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p230
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



231

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

    Colin, Philippe & Lissel Quiroz

2023 Pensées décoloniales. Une introduction 
aux théories critiques d’Amérique latine . 
Paris, La Découverte.

    Comaroff, Jean & John Comaroff

2012 Theory from the South, Or How 
Euro-America Is Evolving Toward Africa . 
Boulder-London, Paradigm Press.

    Connell, Raewyn, Fernanda Beigel
& Jean-Bernard Ouédraogo 

2017 « Building Knowledge from Fractured 
Epistemologies », Méthod(e)s. African Review 
of Social Sciences Methodology  2 : 5-13.

    Copans, Jean

1974 Critiques et politiques 
de l’anthropologie . Paris, François Maspero 
(« Dossiers africains »).

    Corfield, Penelope

2021 « Being Assessed as a Whole Person : 
A Critique of Identity Politics », Academia 
Letters . En ligne : https://doi.org/10.20935/
AL101

    Crasnow, Sharon

2013 « Feminist Philosophy of Science : 
Values and Objectivity », Philosophy  Compass  
8 (4) : 413-423.

    Crenshaw, Kimberlé, et al., eds

1995 Critical Race Theory . 
﻿The Key Writings that Formed the Movement . 
New York, New Press.

    Desrosières,  Alain

2010 [1993] La Politique des grands nombres. 
Histoire de la raison statistique . Paris, 
La Découverte (« La Découverte-Poche » 99).

    Diagne, Souleymane Bachir

2000 « Revisiter “La Philosophie bantoue” : 
l’idée d’une grammaire philosophique », 
﻿Politique africaine  77 (1) : 44-53.

 2018a « De l’universel et de l’universalisme », 
in Souleymane Bachir Diagne & Jean-Loup 
Amselle, En quête d’Afrique(s).  Paris, Albin 
Michel (« Itinéraires du savoir ») : 65-86.

 2018b « Penser/faire l’Afrique », 
in Souleymane Bachir Diagne & Jean-Loup 
Amselle, En quête d’Afrique(s). Universalisme 
et pensée décoloniale . Paris, Albin Michel 
(« Itinéraires du savoir ») : 205-216.

 2024 Universaliser. L’humanité 
par les moyens d’humanité . Paris, Albin 
Michel (« Bibliothèque Albin Michel des 
idées »).

    Diagne, Souleymane Bachir
& Jean-Loup Amselle 

2018 « De quelques questions 
contemporaines », in Souleymane Bachir 
Diagne & Jean-Loup Amselle, En quête 
d’Afrique(s). Universalisme et pensée 
décoloniale . Paris, Albin Michel 
(« Itinéraires du savoir ») : 269-304.

    Diouf, Mamadou, ed.

1999 L’Historiographie indienne en débat. 
Colonialisme, nationalisme et sociétés 
postcoloniales . Trad. de l’anglais par Ousmane 
Kane. Paris, Karthala / Amsterdam, Sephis 
( « Histoires des Suds »).

    Dozon, Jean-Pierre

2024 Un grand moment de science impériale. 
L’africanisme français des années 1960-1980.  
La Tour d’Aigues, Éd. de l’Aube 
(« Voix et regards »).

    Dufoix, Stéphane

2023 Décolonial . Paris, 
Anamosa (« Le mot est faible »).

    Dufoix, Stéphane & Éric Macé

2019 « Les enjeux d’une sociologie mondiale 
non hégémonique », Zilsel  5 (1)  : 88-121. 

     Dussel, Enrique

1992 1492. L’occultation de l’autre .  
Trad. de l’espagnol par Christian Rudel. 
Paris, Éd. Ouvrières.

 2023 Philosophie de la libération . 
Éd. et trad. de l’espagnol par Emmanuel 
Levine. Paris, Presses universitaires de France 
(« MétaphysiqueS »).

INT_255-256.indb   231INT_255-256.indb   231 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p231
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



232

Jean-Pierre Olivier de Sardan

    Eboussi Boulaga, Fabien

2004 « Le Bantu problématique », 
﻿Présence africaine  66 : 54-40.

    Eco, Umberto

1990 The Limits of Interpretation . 
Bloomington-Indianapolis, Indiana 
University Press (« Advances in Semiotics »).

    Evans-Pritchard, Edward E.

1976 [1937] Witchcraft, Oracles, and Magic 
among the Azande . Introd. by Eva Gillies. 
Oxford, Clarendon Press.

    Fardon, Richard, ed.

1990 Localizing Strategies. Regional Traditions 
of Ethnographic Writing . Edinburgh, Scottish 
Academic Press / Washington, Smithsonian 
Institution Press (« Smithsonian Series 
in Ethnographic Inquiry »).

    Fassin, Éric

2024 Misère de l’anti-intellectualisme. 
Du procès en wokisme au chantage 
à l’antisémitisme . Paris, Textuel 
(« Petite encyclopédie critique »).

    French, Howard

2021 Born in Blackness. 
Africa, Africans and the Making 
of the Modern World, 1471 to the Second 
World War . New York, Liveright.

    Friedberg, Erhard

2022 « L’aide au développement et conseils 
en management : des impasses identiques ? 
Commentaire de Erhard Friedberg », 
﻿Revue internationale du développement  248 : 
245-247.

    Gaussens, Pierre et al.

2024 Critique de la pensée décoloniale. 
Sur une contre-révolution intellectuelle . Trad. 
de l’espagnol par Mikaël Faujour et Pierre 
Madelin. Paris, L’Échappée (« Versus »).

    Geertz, Clifford

1976 « “From the Native’s Point 
of View” : On the Nature of Anthropological 
Understanding », in Keith Basso 

& Henry Selby, eds, Meaning Anthropology . 
Albuquerque, University of New Mexico 
Press (« School of American Research 
Advanced Seminar Series ») : 221-237.

    Getachew,  Adom & Karuna Mantena

2021 « Anticolonialism 
and the Decolonization of Political Theory », 
﻿Critical Times  4 (3) : 359-388.

    Giddens,  Antony

1984 The Constitution of Society. 
An Outline of the Theory of Structuration . 
Cambridge, Polity Press.

    Grasswick, Heidi

2011 « Introduction : Feminist Epistemology 
and Philosophy of Science in the Twenty-
First Century », in Heidi Grasswick, ed., 
﻿Feminist Epistemology and Philosophy 
of Science. Power in Knowledge . Dordrecht-
New York, Springer (« Feminist 
Philosophy ») : xiii -2.

    Griaule, Marcel

1948 Dieu d’eau . 
 Entretiens avec Ogotemmêli.﻿ 
Paris, Le Chêne.

    Grieves, Vicki

2009 « Opening the Dialogue for Indigenous 
Knowledges Developments in Australia », 
﻿Cultural Studies Review  15 (2) : 199-303.

    Grignon, Claude & Jean-Claude Passeron

1989 Le Savant et le populaire. Misérabilisme 
et populisme en sociologie et en littérature . 
Paris, Éd. de l’Ehess -Gallimard-Le Seuil 
(« Hautes études »).

    Grosfoguel, Ramón

2011 « Decolonizing Post-Colonial Studies 
and Paradigms of Political Economy : 
Transmodernity, Decolonial Thinking, 
and Global Coloniality », Transmodernity  1 
(1) : 1-36.

    Hammersley, Martyn

1992 What’s Wrong with Ethnography ? 
Methodological Explorations .  
London-New York, Routledge.

INT_255-256.indb   232INT_255-256.indb   232 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p232
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



233

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

    Haraway, Donna

1988 « Situated Knowledges : 
The Science Question in Feminism 
and the Privilege of Partial Perspective », 
﻿Feminist Studies  14 (3) : 575-599.

    Harding, Sandra

1993 « Rethinking Standpoint 
Epistemology : What is Strong 
Objectivity ? », in Linda Alcoff & Elisabeth 
Potter, eds, Feminist Epistemologies .  
New York-London, Routledge 
(« Thinking Gender ») : 49-82.

 2009 « Standpoint Theories : Productively 
Controversial », Hypatia  24 (4) : 192-200.

    Harrison, Faye, ed.

1997 Decolonizing Anthropology. Moving 
Further Toward an Anthropology 
for Liberation.  Washington, Association 
of Black Anthropologists.

    Herva, Soma

1988 « The Genesis of Max Weber’s 
Verstehende Soziologie », Acta Sociologica  31 
(2) : 143-156.

    Herzfeld, Michael

1997 « Anthropology : A Practice 
of Theory », International Social Science 
Journal  153 : 301-318.

    Hountondji, Paulin J.

1977 Sur la « philosophie africaine ». 
Critique de l’ethnophilosophie . Paris, 
Maspero (« Textes à l’appui »).

 2008 « Une pensée pré-personnelle : 
note sur “Ethnophilosophie et idéo-logique” 
de Marc Augé », L’Homme 185-186 : 343-363.

    Kassis, Mudar, Rita Giacaman & Maher Hashweh 

2022 « Decolonizing Knowledge 
Production : Perspective on Promotion and 
Tenure Regulations in Palestine 
and Beyond », Middle  East Critique  31 (2) : 
105-124.

    Krugman, Daniel

2023 « Global Health and the Elite Capture 
of Decolonization : On Reformism 

and the Possibilities of Alternate Paths », 
﻿P﻿los﻿ Global Public Health . En ligne : https://
doi.org/10.1371/journal.pgph.0002103

    Leclerc, Gérard

1972 Anthropologie et colonialisme. 
Essai sur l’histoire de l’africanisme . Paris, 
Fayard (« Anthropologie critique » 2).

    Lilti,  Antoine

2009 « Comment écrit-on l’histoire 
intellectuelle des Lumières ? Spinozisme, 
radicalisme et philosophie », Annales  64 (1) : 
171-206.

 2019 L’Héritage des Lumières. 
Ambivalences de la modernité . 
Paris, Éd. de l’Ehess -Gallimard-Le Seuil 
(« Hautes études »).

    Löwy, Michael

1999 « Le concept d’affinité élective 
en sciences sociales », Critique 
Internationale  2 : 42-50.

    Lugones, Marìa

2008 « Towards a Decolonial Feminism », 
﻿Hypathia  25 (4) : 742-759.

 2023 « The Coloniality of Gender », in Livia 
De Souza Lima, Edith Otero Quezada 
& Julia Roth, eds, Feminisms in Movement. 
Theories and Practices from the Americas . 
Bielefeld, Transcript : 35-58.

    Lukács, Georg

1960 Histoire et conscience de classe .  
﻿Essai de dialectique marxiste . 
Trad. de l’allemand par Kostas Axelos 
et Jacqueline Bois. Paris, Minuit 
(« Arguments »).

    Lukes, Steven

1967 « Some Problems about Rationality », 
﻿Archives européennes de sociologie  8 : 
247-264.

    Lyons, Jonathan

2010 The House of Wisdom. How the Arabs 
Transformed Western Civilization . New York, 
Bloomsbury.

INT_255-256.indb   233INT_255-256.indb   233 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p233
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



234

Jean-Pierre Olivier de Sardan

    Mamdani, Mahmood

2011 « The Importance of Research in 
a University », Pambazuka  News  526. 
En ligne : https://www.pambazuka.org/
importance-research-university

    Mbonda, Ernest-Marie

2019 « La décolonisation des savoirs est-elle 
possible en philosophie ? », Philosophiques  46 
(2) : 299-325.

    Meagher, Kate

2025 « Decolonizing Development Studies : 
Rejecting or Repurposing the Master’s 
Tools ? », European Journal of Development 
Research  37 : 407-420.

    Meillassoux, Claude

1975 Femmes, greniers et capitaux. 
Paris, Maspero (« Textes à l’appui »).

    Merleau-Ponty, Maurice

1960 Signes . Paris, Gallimard (« Nrf » ).

    Meudec, Marie

2017 « Anthropologie et blanchité : 
une histoire cousue de fil blanc », Raisons 
sociales . En ligne : https://raisons-sociales.
com/articles/dossier-blanc-he-s-neige/
anthropologie-et-blanchite/

    Mignolo,  Walter

2011 « Epistemic Disobedience 
and the Decolonial Option : A Manifesto », 
﻿Transmodernity  1 (2). En ligne : https://
escholarship.org/uc/item/62j3w283

 2013 « Géopolitique de la sensibilité 
et du savoir : (dé)colonialité, pensée 
frontalière et désobéissance 
épistémologique », Mouvements  73 : 181-190.

    Mignolo,  Walter & Catherine Walsh

2018 On Decoloniality. Concepts, Analytics, 
Praxis . Durham-London, Duke University 
Press (« On Decoloniality »).

    Mitchell, James Clyde, ed.

1969 Social Networks in Urban Situations. 
Analysis of Personal Relationships in Central 
African Towns . Manchester, Manchester 
University Press.

    Mkandawire, Thandika

2012 « Institutional Monocropping 
and Monotasking in Africa », 
in Noman Akbar et al. , eds, Good Growth 
and Governance in Africa. Rethinking 
Development Strategies . Oxford, Oxford 
University Press (« The Initiative for Policy 
Dialogues Series ») : 80-113.

    Mügge, Liza et al. 

2018 « Intersectionality and the Politics 
of Knowledge Production », European 
Journal of Politics & Gender  1 (1-2) : 
17-36.

    Nakata, Martin

2007 Disciplining the Savages, Savaging 
the Disciplines . Canberra, Aboriginal 
Studies Press.

    Ndlovu-Gatsheni, Sabelo

2013 Coloniality of Power in Postcolonial 
Africa. Myths of Decolonization . Dakar, 
Codesria .

 2020 Decolonization, Development 
and Knowledge in Africa. Turning 
over a New Leaf . London-New York, 
Routledge (« Worlding beyond the West » 25).

    Needham, Joseph

1974 Science and Civilisation in China , 
5. Chemistry and Chemical Techonology . 
Cambridge, Cambridge University Press.

    Nwafor, Uche Miriam

2025 « On the Decolonial Paradigm 
of Development », in Joseph Agbakoba 
& Marita Rainsborough, eds, Beyond 
Decolonial African Philosophy … : 
196-211.

    Olivier de Sardan, Jean-Pierre

1976a « Afrique : qui exploite qui ? À propos 
de Samir Amin et des bourgeoisies d’État 
africaines (I) », Les Temps modernes 364 : 
1506-1551.

 1976b « Afrique : qui exploite qui ? À propos 
de Samir Amin et des bourgeoisies d’État 
africaines (II) », Les Temps modernes 365 : 
1744-1775.

INT_255-256.indb   234INT_255-256.indb   234 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p234
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



235

Les études décoloniales face à la raison empirique

VA
R

IA

 2008 La Rigueur du qualitatif. Les contraintes 
empiriques de l’interprétation socio- 
anthropologique . Louvain-La-Neuve, 
Academia-Bruylant (« Anthropologie 
prospective » 3).

 2012 « Promoting Research in a Context 
where Consulting Dominates : 
The Experience of the Lasdel  Research 
Laboratory in Niger and Benin », in Danielle 
de Lame & Jacinthe Mazzocchetti, eds, 
﻿Interfaces empiriques de la mondialisation. 
African Junctions under the Neo-Liberal 
Paradigm . Tervuren, Musée royal 
de l’Afrique centrale (« Studies in Social 
Sciences and Humanities » 173) : 43-59.

 2015a « Africanist Traditionalist 
Culturalism : Analysis of a Scientific 
Ideology and a Plea for an Empirically 
Grounded Concept of Culture 
Encompassing Practical Norms », in Tom 
De Herdt & Jean-Pierre Olivier de Sardan, 
eds, Real Governance and Practical Norms 
in Sub-Saharan Africa. The Game of the Rules . 
London-New York, Routledge (« Routledge 
Studies in African Politics and International 
Relations » 7) : 63-94.

 2015b « The Methodological “I” : 
Implication and Explicitation in Fieldwork », 
in Jean-Pierre Olivier de Sardan, 
﻿Epistemology, Fieldwork and Anthropology . 
New York, Palgrave Macmillan : 103-131.

 2015c « Methodological Populism 
and Ideological Populism in Anthropology », 
in Jean-Pierre Olivier de Sardan, 
﻿Epistemology, Fieldwork and Anthropology . 
New York, Palgrave Macmillan : 133-165.

 2021 La Revanche des contextes. 
Des mésaventures de l’ingénierie sociale, 
en Afrique et au-delà . Paris, Karthala 
(« Hommes et sociétés »).

 2023 L’Enchevêtrement des crises au Sahel. 
Niger, Mali, Burkina Faso . Paris, Karthala 
(« Disputatio »).

    Olivier de Sardan, Jean-Pierre,
Aïssa Diarra & Mahaman Moha 

2017 « Travelling Models and the Challenge 
of Pragmatic Contexts and Practical Norms : 
The Case of Maternal Health », Health 

Research Policy and Systems  15 (Supplt 
1). En ligne : https://doi.org/10.1186/
s12961-017-0213-9

    Ouattara, Fatoumata

2004 « Une étrange familiarité : 
les exigences de l’anthropologie “chez soi” », 
﻿Cahiers d’Études africaines  175 : 635-637.

    Ouedraogo, Jean-Bernard & Carlos Cardoso

2011 « Introduction : Questions 
of Method », in Jean-Bernard Ouedraogo 
& Carlos Cardoso, eds, Readings 
in Methodology. African Perspectives . 
Dakar, Codesria : xvii -xxxiv .

    Passeron, Jean-Claude

1991 « L’exemplification et la réfutation : 
la théorie interprétative en sciences sociales », 
﻿Cahiers Ferdinand de Saussure  45 : 261-275.

 2006 [1991] Le Raisonnement sociologique. 
Un espace non poppérien de l’argumentation . 
Paris, Albin Michel (« Bibliothèque 
de l’Évolution de l’humanité » 50).

    Poncelet, Marc

2008 L’Invention des sciences coloniales belges . 
Paris, Karthala (« Hommes et sociétés »).

    Quijano,  Aníbal

2007 « “Race” et colonialité du pouvoir », 
﻿Mouvements  51 : 111-118.

    Ramani, Sudha, Eleanor Beth Whyle
& Nancy Kagwanja 

2023 « What Research Evidence Can 
Support the Decolonisation of Global 
Health ? Making Space for Deeper 
Scholarship in Global Health Journals », 
﻿Lancet Global Health  11 (9) : e1464-e1468.

    Said, Edward

1978 Orientalism . London, Routledge-
Kegan Paul.

    Sanjek, Roger

1993 « Anthropology’s Hidden Colonialism : 
Assistants and their Ethnographers », 
﻿Anthropology Today  9 (2) : 13-18.

INT_255-256.indb   235INT_255-256.indb   235 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p235
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



236

Jean-Pierre Olivier de Sardan

    Santos, Boaventura de Sousa

2011 « Épistémologies du Sud [Trad. 
de Magali Watteaux] », Études rurales  187 : 
21-50.

 2014 Epistemologies of the South. Justice 
against Epistemicide . Boulder, Paradigm Publ.

    Scheele, Judith

2022 « Northwest African Perspectives 
on the Concept of the State », H﻿au  12 (3) : 
732-746.

    Schutz,  Alfred

1972 Collected Papers , 1. The Problem 
of Social Reality . Ed. by Maurice Natanson. 
Dordrecht, Springer (« Phaenomenologica »).

    Sibeud, Emmanuelle

2002 Une science impériale pour l’Afrique ? 
La construction des savoirs africanistes 
en France, 1878-1930 . Paris, Éd. de l’Ehess 
(« R echerches d’histoire et de sciences 
sociales » 97).

    Smith, Linda Tuhiwai

1999 Decolonizing Methodologies. Research 
and Indigenous Peoples . London,  
Zed Books / Dunedin, University of Otago Press.

    Spivak, Gayatri Chakravorty

1999 A Critique of Postcolonial Reason. 
Toward a History of the Vanishing Present . 
Cambridge-London, Harvard University Press.

    Stahl, Titus

2023 « Social Structure and Epistemic 
Privilege : Reconstructing Lukács’s 
Standpoint Theory », Análisis. Revista 
de investigación filosófica  10 (2) : 319-349.

    Stavenhagen, Rodolfo

1973 Sept thèses erronées sur l’Amérique latine 
ou Comment décoloniser les sciences humaines . 
Paris, Anthropos.

    Steinmetz, George

2023 The Colonial Origins of Modern Social 
Thought. French Sociology and the Overseas 
Empire . Princeton-Oxford, Princeton 
University Press (« Princeton Modern 
Knowledge »).

    Stocking, George, ed.

1983 Observers Observed. 
Essays on Ethnographic Fieldwork. 
 Madison, Wisconsin University Press 
(« History of Anthropology »1).

    Taguieff, Pierre-André

2020 L’Imposture décoloniale 
Science imaginaire et pseudo-antiracisme . 
Paris, Éd. de l’Observatoire.

    Táíwò, Olúfémi O.

2023 « Being-in-the-Room Privilege : 
Elite Capture and Epistemic Deference », 
﻿The Philosopher  108 (4) : 1-11.

     Taussig, Sylvie

2022 « La pensée décoloniale : 
derrière la politique, la gnose 
heideggerienne », Revue européenne 
des sciences sociales  60 (1) : 141-170.

    Tempels, Placide

1945 La Philosophie bantoue .  
Trad. du néerlandais par A. Rubbens. 
Élisabethville, Lovania.

    Terray, Emmanuel

1989 « Une nouvelle anthropologie  
politique ? », L’Homme  110 : 5-29.

     Thambinathan,  Vivetha & Elisabeth Anne Kinsella 

2021 « Decolonizing Methodologies 
in Qualitative Research : Creating Spaces 
for Transformative Praxis », International 
Journal of Qualitative Methods  20 : 1-9.

     Towa, Marcien

1971 Essai sur la problématique philosophique 
dans l’Afrique actuelle . Yaoundé, 
Clé (« Point de vue » 8).

    Townley, Barbara

2008 Reason’s Neglect. 
Rationality and Organizing . New York, 
Oxford University Press.

    Van Beek,  Walter

1991 « Dogon Restudied : A Field Evaluation 
of the Work of Marcel Griaule », Current 
Anthropology  32 (2) : 139-167.

INT_255-256.indb   236INT_255-256.indb   236 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p236
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:45



237

    Van Binsbergen, Wim & Peter Geschiere

1985 « Marxist Theory and Anthropological 
Practice : The Application of French Marxist 
Anthropology in Field-Work »,  
in Wim Van Binsbergen & Peter Geschiere, 
eds, Old Modes of Production 
and Capitalist Encroachment. Anthropological 
Explorations in Africa. London, Kegan Paul 
International : 235-289.

    Weber, Max

1965 « L’objectivité de la connaissance 
dans les sciences et la politique sociales 
[1904]) », in Max Weber, Essais sur la théorie 
de la science . Paris, Plon (« Recherches 
en sciences humaines » 19) : 117-214. 

     Weiner,  Annette

1983 La Richesse des femmes, ou Comment 
l’esprit vient aux hommes . Îles Trobriand . 
Trad. de l’américain par Richard Sabban 
et Danièle Van de Velde. Paris, Le Seuil 
(« Recherches anthropologiques » 10).

    Wilson, Carla

2001 « Review of “Decolonizing 
Methodologies. Research and Indigeneous 
Peoples” », Social Policy Journal of New 
Zealand  17 : 214-217.

    Wylie,  Alison

2003 « Why Standpoint Matters », in Robert 
Figueroa & Sandra Harding, eds, Science 
and Other Cultures.  Issues in Philosophies 
of Science and Technology.  New York, 
Routledge : 26-48.   

INT_255-256.indb   237INT_255-256.indb   237 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p237
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:46



RÉSUMÉ/ABSTRACT

Jean-Pierre Olivier de Sardan, Les études 
décoloniales face à la raison empirique : 
 l’obsession épistémologique. — Cet article est 
consacré au débat épistémologique qui a été 
lancé par les études décoloniales et qui est au 
centre de leur perspective. Après un rappel 
de l’histoire et des principaux fondements 
théoriques des études décoloniales, ainsi que 
de leur rapport avec les études postcoloniales, 
nous analyserons la critique décoloniale d’une 
épistémologie du Nord datant du xviii e siècle 
qui serait toujours unique et dominante : elle 
ignore les profondes transformations des 
sciences sociales, et en particulier l’émergence 
de la raison empirique au  xx e siècle, qui a, 
pour l’essentiel, rompu avec le positivisme 
(tournant interprétatif ), avec  l’évolutionnisme 
social (relativisme culturel), et avec le dévelop-
pementalisme (échec de l’industrie  occidentale 
du développement). Elle ignore aussi l’impor-
tance des critiques de la colonisation et de 
l’eurocentrisme au sein des sciences sociales, 
en particulier par l’anthropologie. Certes, 
l’idéologie occidentalo-centriste existe encore, 
et alimente diverses formes de racisme ou de 
mépris, mais il ne faut pas la confondre avec 
l’épistémologie ou les sciences sociales. La 
deuxième partie sera centrée sur l’« épistémo-
logie du point de vue », empruntée aux études 
féministes, qui accorde aux positionnalités 
identitaires issues des groupes subordonnés et 
stigmatisés un « privilège épistémique ». Si ces 
positionnalités sont à prendre en compte, on ne 
doit pas oublier les positionnalités scientifiques 
construites (épistémologie, méthodologie, 
options politiques, thèmes de recherche) qui 
jouent un rôle majeur, dont l’anthropologie 
fournit de nombreux exemples. En contre-
point, la troisième section portera sur les nom-
breuses asymétries qui caractérisent encore les 
relations entre chercheurs au Sud et chercheurs 
au Nord au détriment des premiers. Leurs fon-
dements sont historiques, politiques, éducatifs, 
économiques, sociaux, institutionnels, et non 
pas « épistémologiques ». Soutenir l’autonomie 
conceptuelle, programmatique et financière des 
unités de recherche du Sud, en particulier en 
Afrique, est indispensable.

﻿Jean-Pierre Olivier de Sardan, Decolonial 
Studies and Empirical Reason : An Epistemological 
Obsession. — This article considers the episte-
mological debate launched by decolonial stu-
dies, that is central to their perspective. After 
a review of the history and main theoretical 
foundations of decolonial studies, and their 
relationship with postcolonial studies, the 
first part analyses the decolonial critique of 
eighteenth-century epistemology of the North 
that appears to still be unique and dominant.
The article shows that this critique overlooks 
the profound transformations in the social 
sciences, and particulary the emergence of 
the empirical reason in the twentieth century, 
which essentially broke away from positivism 
(the interpretative turn), social evolutionism 
(cultural relativism), and developmentalism 
(failure of the Western development industry). 
It similary overlooks the importance of critiques 
of colonization and Eurocentrism within the 
social sciences, particulary anthropology. While 
Western-centric ideology does of course still 
exists, fuelling various forms of racism and 
contempt, it should not be confused with 
epistemology or the social sciences. The 
second part focuses on « standpoint epistemo-
logy », borrowed from feminist studies, which 
grants « epistemic privilege » to identity-based 
positionalities stemming from subordinated and 
stigmatized groups. While these positionalities 
must be taken into account, we must not forget 
the agency of researchers themselves, and the 
constructed scientific positionalities (concerning 
epistemology, methodology, political options 
and research themes) that play a major role, 
of which anthropology provides numerous 
examples. In counterpoint, the third section 
focuses on the many asymmetries that still 
characterize relations between researchers 
in the South and those in the North, to the 
detriment of the former. These asymmetries 
are historical, political, educational,  economic, 
social and institutional, and it is essential to 
support conceptual, programmatic and 
financial autonomy for research units in the 
South, particularly in Africa, but this is not a 
matter of « epistemological revolution ».

INT_255-256.indb   238INT_255-256.indb   238 02/12/2025   18:4202/12/2025   18:42

25-12-1225090456
L : 170

- Folio : p238
- H : 240 - Couleur : Black

- Type : pINT 15:38:46


