Les études décoloniales face a la raison empirique

Lobsession épistémologique

Jean-Pierre Olivier de Sardan

«[I]l faut se garder d’une furie de la déconstruction qui ne verrait plus partout
qu'une logique coloniale toute-puissante, insidieuse et ventriloque —

dictant elle-méme toujours les réponses qu'on lui oppose »

Souleymane Bachir Diagne (2018b: 207).

LES ETUDES décoloniales ont pris, depuis une vingtaine d’années, une place
croissante dans les universités américaines, européennes ou indiennes et
commencent a pénétrer dans les universités africaines. Elles ont pour objet
premier d’identifier et de documenter, en tant que paradigme théorique,
et de combattre, en tant que projet politique, les principales survivances de
la colonisation européenne dans tous les domaines, politique, économique,
social et surtout culturel et épistémique:

«Le projet décolonial est ainsi un projet contre-hégémonique sur deux plans: celui
de 'émancipation politique et économique de la colonialité du pouvoir occidental
capitaliste racialisant; celui de 'émancipation épistémologique de la colonialité des
savoirs» (Dufoix & Macé 2019: 111).

Cest sur ce second point, I'«émancipation épistémologique», que porte le
présent article. Il y a 1a en effet un paradoxe surprenant, dans la mesure ot les
principaux handicaps dont souffre la recherche en sciences sociales au Sud,
en particulier en Afrique, qui devraient étre au centre des préoccupations
des études décoloniales, et que nous décrirons plus loin, sont en fait négligés
par cellesci: les théoriciens décoloniaux se sont, au contraire, focalisés sur
une bataille épistémologique essentiellement idéologique, tournée vers le
passé, ignorant l’émergence de la «raison empirique» qui constitue pourtant
le régime épistémologique spécifique des sciences sociales aujourd’hui.

Pour leurs commentaires particuli¢rement précieux sur des premicres ébauches
de ce texte, je remercie trés chaleureusement Thomas Bierschenk, Giorgio Blundo, Tom De Herdt,

Michel de Fornel, Rahmane Idrissa, Philippe Lavigne Delville et Mahaman Tidjani Alou. Grace

3 eux, cette version a été considérablement modifiée et améliorée par rapport aux précédentes.

VARIA

L’HOMME 255-256 / 2025, pp. 191 4 238



Je voudrais proposer une double distinction préliminaire. La premiere
porte sur la coexistence, au sein du paradigme décolonial, d’une «infra-
structure empirique» incontestable et d’'une «superstructure idéologique » tres
contestable. Linfrastructure empirique est admise bien au-dela de la galaxie
décoloniale: il s'agit de la permanence tant de traumatismes et de formes de
dépendance hérités de la colonisation dans les pays anciennement colonisés
que du suprématisme occidentalo-centrique dans les pays anciennement colo-
nisateurs, y compris dans la production des connaissances. La superstructure
idéologique, qui représente le coeur de la perspective décoloniale, consiste
en un narratif fondé sur la négation ou I'oubli d’'un ensemble important
de réalités épistémologiques et historiques avérées. Les études décoloniales
fournissent un exemple particuliérement significatif de la superposition
d’une idéologie a-empirique et a-historique, a forte connotation émotive
et morale, sur des constats largement partagés et guére contestables relatifs

192

aux méfaits de la colonisation et, surtout, a ses séquelles.

La seconde distinction prend acte de I'articulation ou de I'imbrication
entre un paradigme théorique, d’'un c6té, et un projet politique, de I'autre.
Le projet politique décolonial déborde le paradigme théorique, comme
en témoigne en Afrique le succeés important, chez les jeunes et parfois les
moins jeunes, des discours néo-souverainistes et anti-occidentaux tenus par
les dirigeants militaires des pays du Sahel. Le paradigme théorique et le
projet politique entretiennent des liens mutuels: les théoriciens décoloniaux
consideérent que leurs positions épistémologiques ou historiques sont au
service d’une cause politique, tandis que les militants décoloniaux puisent
certains de leurs arguments dans les écrits des théoriciens. Il sagit néan-
moins de deux arenes trés différentes. La premiere se situe essentiellement
au sein des universités et des publications savantes, la seconde sur la place
publique des villes africaines, ou parfois occidentales. Dans cet article, je
me focaliserai sur le seul paradigme théorique’.

Apres un rappel de 'histoire et des principaux themes des études décoloniales
(et postcoloniales), la premiere partie portera sur leur argumentation
épistémologique. Les théoriciens décoloniaux s’en prennent frontalement
a ce qu'ils appellent '« épistémologie occidentale» sans d’ailleurs jamais
préciser ce qu’ils entendent par la et a quels types de connaissances ils
se réferent. Nous mettrons en évidence ce en quoi les sciences sociales
contemporaines n’ont plus grand-chose a voir avec 'Europe des Lumieres,
en particulier du fait de 'abandon du positivisme et de I'évolutionnisme
social, puis nous décrirons les caractéristiques de la raison empirique qui
inclut en son sein la raison contextuelle, ignorée par la plupart des théoriciens

1. A propos du projet politique tel qu'il sexprime en Afrique, cf. Jean-Pierre Olivier de Sardan (2023).

Jean-Pierre Olivier de Sardan



décolonjaux. La deuxieme partie sera consacrée a la « théorie du point de
vue» sur laquelle repose en réalité une part importante de 'argumentation
épistémologique des études décoloniales: elle privilégie les seules positionnalités
identitaires des chercheurs, en ne tenant pas compte du caractere optionnel
et construit des positions épistémologiques. Enfin, la troisi¢me et derniere
section traitera des inégalités entre I'Occident et I'Afrique en matiere de
production de connaissances en sciences sociales, un enjeu majeur pourtant
laissé de coté par les études décoloniales, en raison de leur obsession
épistémologique, mais que pourraient sans doute accepter les auteurs
décoloniaux les moins idéologiques.

L'émergence des études décoloniales:
fondements, débats et polémiques

La perspective décoloniale, qui s'inspire largement des études postcoloniales
(voir infra) tout en sen démarquant vigoureusement, sest déployée a la
fin des années 1990, chez des intellectuels et universitaires originaires
d’Amérique latine, surtout dans les disciplines littéraire et philosophique
(Dussel 2023), ce qui n'est pas sans importance, comme on le verra. Ils
considérent que la modernité occidentale est tout enti¢re fondée sur la colo-
nisation des autres peuples et la négation de leurs cultures (French 2021).
La «matrice coloniale de pouvoir» a entrainé une «déshumanisation » des
peuples colonisés (Mignolo & Walsh 2018). La colonisation a laquelle se
réferent les fondateurs du paradigme décolonial est celle de 'Amérique, a
partir de l'arrivée de Christophe Colomb a la fin du xv* siécle, marquée par
la soumission (et la décimation par le massacre et I'introduction de mala-
dies) des peuples indigénes. Cette colonisation principalement espagnole
et portugaise — mais qui, en Amérique du Nord et aux Antilles, fut aussi
anglaise et frangaise — était une colonisation de peuplement européen, et les
indépendances intervenues depuis plus de deux siecles se sont faites, il est
vrai, au profit des descendants des colonisateurs. Lhistorien Michel Cahen
(2024) évoque a ce propos une «indépendance sans décolonisation ». Les
peuples indigenes et les Africains déportés comme esclaves ont été, jusqu’au
xx° siecle, cantonnés dans diverses formes d’exploitation, de sujétion et de
discrimination : rarissimes sont les hommes ou femmes politiques indiens ou
afrodescendants ayant accédé a des postes de pouvoir en Amérique latine?.

Sur la base de ce constat irrécusable, le paradigme décolonial sattaque en
priorité aux survivances idéologiques et intellectuelles de la conquéte euro-
péenne du monde, sans oublier néanmoins les politiques et les institutions

2. Rappelons que, plus au Nord, 'apartheid légal n'a pris fin, aux Ertats-Unis, que dans les années 1960.

193

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



qui reproduisent ces survivances; il étend son argumentation aux autres
continents qui furent victimes de 'entreprise coloniale, avec des méthodes
aussi destructrices, violentes et méprisantes. Le racisme et les inégalités
dont souffrent encore les pays et acteurs du Sud, le suprématisme des pays
et acteurs du Nord, les prétentions universalistes abusives de 'Occident et
le type de modernité capitaliste qu’il représente et diffuse, I'indifférence
avec laquelle les savoirs et les traditions des peuples autrefois colonisés sont
toujours considérés par une partie des populations européennes (ou d’origine
européenne en Amérique), la présence humiliante dans 'espace public
(statues ou noms de rue) ou I'enseignement (en langues européennes) de
personnages symboliques du trafic esclavagiste ou des massacres coloniaux :
ce sont autant de réalités qui sont la cible du paradigme décolonial, sous le
nom global de «colonialité». Celle-ci péserait encore tres lourdement sur les
mentalités et les savoirs, alors méme que la colonisation proprement dite est
depuis longtemps révolue. Autrement dit, la «colonisation des esprits» se
prolongerait jusqu’a nos jours, bien apres la décolonisation des institutions.

Malgré cette extension mondiale du paradigme, celui-ci reste fortement
ancré dans sa base latino-américaine, en particulier en raison du mépris
envers les religions et connaissances «indigénes», et du fait du poids de la
«question raciale » sous-jacente, qui aurait été trop négligée par les marxistes
et les théories de la dépendance’. Inversement, le paradigme décolonial a
été critiqué pour son manque d’intérét pour la « question sociale»*. Les
principales théorisations métahistoriques des auteurs latino-américains
méritent aussi d’étre débattues. Leur opposition globale et radicale entre
le «Nord» et le « Sud» de la planete n’est guére soutenable, et les concepts,
centraux pour eux, de «colonialité du pouvoir» et d’équivalence entre
«colonialité et modernité» sont loin d’étre convaincants empiriquement
parlant. Faire de la colonialité non seulement le socle historique des pouvoirs
occidentaux contemporains (ce qui est une évidence), mais aussi leur carac-
téristique fondamentale aujourd’hui encore (Quijano 2007) est contestable
et 'argument souvent avancé selon lequel le racisme structurel dans les pays
du Nord en serait la preuve se discute, les sources du racisme étant plus
complexes, d’autant plus que ce dernier est présent, sous d’autres formes,
dans la grande majorité des sociétés de la planete. D’autre part, la colonialité
serait indissociable de la modernité (Dussel 1992), la seconde étant le masque
ou le prétexte de la premiere: «La colonialité et la modernité constituent

194

3. Ce qui est pour une part discutable: Rodolfo Stavenhagen (1973) parle par exemple de

«colonisation interne ».

4. Sur cet ancrage sud-américain et son importance dans I'émergence du paradigme, cf. Philippe
Colin & Lissel Quiroz (2023). Michel Cahen (2024) évoque, quant a lui, le «latino-centrisme»
des études décoloniales.

Jean-Pierre Olivier de Sardan



les deux faces d’'une méme médaille» (Grosfoguel 2011: 14)5. C’est une
autre théorisation historique lapidaire qui fait débat: des perspectives tres
différentes ont été solidement documentées, tant du coté de 'Europe (Lilti
2019) que du coté de ’Afrique (Nwafor 2025).

Les paradigmes postcolonial et décolonial dans leur ensemble ont été
I'objet d’attaques souvent tres polémiques issues du monde savant. La
critique menée par Pierre-André Taguieff (2020) contre le mouvement
décolonial, particulicrement agressive, se situe plutdt dans un registre de lutte
idéologique et politique. Celle de Jean-Francois Bayart (2010) sur les études
postcoloniales est plus académique et théorique, et concerne essentiellement
leur ignorance des historiens frangais. D’autres auteurs ont, inversement,
mis en évidence I'existence d’une idéologie antidécoloniale réactionnaire
associée a I'idéologie «antiwoke» qui attaque, en bloc et sans nuances, le
décolonialisme, y compris dans son soubassement empirique, en tirant
parti des exces politiques de ceux qui s'en réclament (Dufoix 2023 ; Fassin
2024). Enfin, il y a diverses critiques marxistes des études postcoloniales
(Chibber 2013) et, surtout, des études décoloniales, parfois les rejetant
complétement comme «contre-révolutionnaires »°, parfois essayant de
définir une «décolonialité matérialiste» contre la décolonialité dominante
d’orientation fondamentalement idéaliste (Cahen 2024).

Aujourd’hui, lapproche décoloniale s'est globalisée”. Partout dans le
monde, de nombreux enseignements, de nombreux colloques, de nom-
breuses publications s'en inspirent directement et athchent ce label. De plus
en plus de «chaires décoloniales» sont créées dans les facultés du Nord.
En chemin, les études décoloniales ont souvent convergé et quelquefois
fusionné avec des paradigmes récents d’origine et de diffusion occidentales:
les perspectives postmodernes et déconstructionnistes, les théories de la
domination, la théorie critique de la race, la théorie du point de vue, les
études féministes, l'intersectionnalité®. Cette extension du courant déco-
lonial initial et sa rencontre avec d’autres courants scientifiques critiques
ont favorisé son succes dans les milieux académiques.

Il faut également mentionner le courant postcolonial, antérieur a son
cousin décolonial (dés les années 1980), mené par des autrices comme

Gayatri Spivak (1999), Dipesh Chakrabarty (2000) et Homi Bhabha (1994),

5. Toutes les citations extraites d’ouvrages en anglais ont été traduites par mes soins.

6. Cf. le collectif d’universitaires latino-américains, auteurs du recueil Critique de la raison décoloniale
(Gaussens et al. 2024).

7. Cf.: Capucine Boidin (2009) ; Stéphane Dufoix (2023) ; Philippe Colin & Lissel Quiroz (2023).

8. Les critiques de David Booth (2023) a 'encontre du succes du paradigme décolonial au sein
d’une importante institution de développement anglaise visent également le postmodernisme et la
théorie critique de la race.

195

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



et qui se réfere en priorité a 'histoire et aux survivances du colonialisme en
Inde, dans des conditions donc trés différentes de la colonisation européenne
aux Amériques quelques siecles plus tot. Issues en particulier des subaltern
studies portées par des historiens soucieux de recueillir les représentations,
pratiques et résistances des acteurs dominés (Diouf 1999), les études post-
coloniales ont précédé les études décoloniales dans la remise en question
radicale du narratif universaliste européen et dans I'appel a « provincialiser
I'Europe» (Chakrabarty 2000). Elles ont aussi mis en évidence la permanence
de la vision coloniale du monde, apreés la fin de la colonisation, et ont été
influentes en Afrique (Abrahamsen 2007). Bien que les postcoloniaux
comme les décoloniaux se réclament d’ancétres communs (Edward Said et
Frantz Fanon), plusieurs auteurs décoloniaux ont souligné avec insistance
les divergences entre les deux perspectives, accusant les postcoloniaux de
ne pas avoir rompu clairement avec I'épistémologie occidentale:

196

«Les intellectuels et théoriciens décoloniaux ne se limitent pas a la critique de
I'eurocentrisme chére aux études postcoloniales. Elles et ils proposent des épistémologies
alternatives et des approches nouvelles qui ne s'inspirent pas nécessairement de la pensée
européenne critique flit-elle radicale» (Ali & Dayan-Herzbrun 2017: 6).

Ainsi le sociologue Ramén Grosfoguel reproche-t-il aux études postcoloniales
de se référer & « Foucault, Derrida et Gramsci, trois penseurs eurocentriques»
(2011: 4)?, et d’étre influencées par le postmodernisme et le poststructura-
lisme!?, alors que «le postmodernisme et le poststructuralisme en tant que
projets épistémologiques reproduisent une forme particuliére de colonialité»;
en conséquence, «il faut décoloniser non seulement les subaltern studies, mais
aussi les études postcoloniales» (/bid. : 5). Mais au-dela de ces critiques extrémes,
révélatrices du registre épistémologique radical qui caractérise le noyau dur des
études décoloniales, les autres différences entre les post- et les dé- ne sont guere
plus importantes que celles que 'on peut repérer d’'un auteur a l'autre dans
chacun des deux courants. Loin d’étre homogenes, ces derniers recouvrent,
comme tout paradigme général, une diversité non négligeable, avec des auteurs
parfois plus souples!! que les théoriciens les plus connus, ou parfois plus
intransigeants'2. De plus, en ce qui concerne I'Afrique, la différence entre ces
deux étiquettes n'est, en général, pas prise en compte et n'a guére de pertinence.

9. De méme, Boaventura de Sousa Santos (2011) a critiqué I'eurocentrisme chez Habermas et Foucault.

10. Néanmoins, Homi Bhabha a parfois fustigé I'«eurocentrisme » de Foucault (1994: 201-202);
cf. aussi Gurminder Bhambra (2014).

11. Adom Getachew et Karuna Mantena (2021) constatent que les études décoloniales sont restées
trop focalisées sur la critique de I'épistémologie occidentale et souhaitent un dialogue avec la science
politique au Nord.

12. Daniel Krugman (2023), qui cite un appel a «décoloniser la décolonisation », sattaque ainsi a la
«capture» du théme décolonial par les élites de la Santé globale au profit de stratégies « réformistes ».

Jean-Pierre Olivier de Sardan



Quoi qu’il en soit, reconnaissons aux études postcoloniales/décoloniales
quelques objectifs pouvant faire consensus (et qui ont d’ailleurs été souvent
énoncés bien avant quelles n’apparaissent) : a) prendre bien plus au sérieux
les contextes non occidentaux; b) se départir des visions occidentalo-centriques
du monde héritées de la période coloniale; ¢) analyser comment tels ou tels
aspects des mentalités coloniales ont influencé et/ou influencent encore
les mentalités contemporaines au Nord comme au Sud; d) développer la
recherche en sciences sociales dans les pays autrefois colonisés pour qu'elle
soit beaucoup plus autonome en termes de questionnements et de moyens,
et davantage reconnue au niveau international.

Clest cette «infrastructure» peu contestable, de nature politique, qui
permet aux études décoloniales de bénéficier d’un capital de sympathie
dans les milieux universitaires et intellectuels. On ne peut en effet que
constater a quel point, au sein des sciences sociales, I'asymétrie entre centres
de recherches du Nord et centres de recherches du Sud reste encore forte,
et I'«extraversion » de ces derniers évidente (Connell, Beigel & Ouédraogo
2017). Si ce point de départ est largement justifié (nous le développerons
dans la troisi¢éme partie), 'argumentaire décolonial s’en éloigne néanmoins
considérablement pour se concentrer sur deux domaines principaux: I'épis-
témologie et histoire!?. C’est sur ces deux registres que je souhaite mener
une analyse critique sereine des études décoloniales, sans caricaturer ou
déformer leurs propos et en les citant autant que possible.

Epistémologie et raison empirique des sciences sociales

Pour les auteurs décoloniaux, I'universalisme des Lumiéres et 'épistémologie
rationaliste et positiviste européenne qui y est associée sont indissociables tant
de la colonisation (phénomene historique ancien a l'origine de la prospérité
et de ’hégémonie de 'Occident) que de la colonialité (toujours actuelle).
Admettons ce point de départ, mais avec deux réserves: d’une part, les Lumiéres
ont été beaucoup plus diverses quon ne le croit généralement (Lilti 2009) ;
d’autre part, leur objectif principal, & ne jamais oublier, était I'émancipation
de la pensée critique face au dogmatisme ecclésiastique et a autoritarisme
royal en contexte européen. Néanmoins, il est incontestable que leur univer-
salisme proclamé ait été eurocentré; et 'idéologie occidentalo-centrée propre
a leur époque reste encore active de nos jours, sous d’autres formes. Qu’il
faille en sortir est nécessaire. Cela a d’ailleurs été formulé bien avant les études
décoloniales, par exemple par Maurice Merleau-Ponty, dés 1960:

13. Si le présent article est consacré au débat épistémologique lancé par les études décoloniales,
un second portera sur le débat historique, & propos du cas particulier de 'Afrique.

197

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



«Il'y a 12 une seconde voie vers 'universel: non plus I'universel de surplomb d’une
méthode strictement objective, mais comme un universel latéral dont nous faisons

198 lacquisition par 'expérience ethnologique, incessante mise a I'épreuve de soi par autre
et de l'autre par soi» (cité in Diagne 2018a: 75).

Lexpression «pluriversalisme» parfois utilisée dans les études décoloniales
exprime un tel souhait. Le philosophe Souleymane Bachir Diagne (2024)
rappelle trés justement qu'un véritable universalisme reste a construire.

Mais aux yeux des auteurs décoloniaux, et c’est la que les dérapages
idéologiques commencent, 'universalisme positiviste des Lumiéres serait
toujours présent au cceur du monde savant; il caractériserait toujours la
rationalité occidentale, une « rationalité mono-culturelle » (Santos 2011 : 34),
ou la vision européocentrée du monde a pris la place quoccupait autrefois
le Dieu chrétien, et qui refuse «les formes alternatives de rationalité» (Zbid.).
D’ou 'appel a développer des «épistémologies du Sud » (1bid.), a recourir a la
«désobéissance épistémologique» (Mignolo 2013) face a cette épistémologie
du Nord, coupable d’«épistémicide» (Santos 2014), voire d’«ontolocide et [de]
linguicide» (Ndlovu-Gatsheni 2020), et que 'on devrait considérer comme
un «empire cognitif» (1bid.) continuant imperturbablement d’exclure les
conceptions, valeurs, savoirs, coutumes ou visions du monde de la multitude des
peuples autrefois colonisés. Il faut «décoloniser la recherche» (Archibald, Lee-
Morgan & De Santolo 2019), «décoloniser 'anthropologie» (Harrison 1997),
«décoloniser les méthodologies» (Smith 1999), en finir avec une «recherche
qui voit A travers un ceil impérial » (7bid.). La tradition marxiste n’échappe pas
a cette condamnation: elle est ainsi particulierement visée par Boaventura de
Sousa Santos (2011), sous le nom de «théorie occidentale critique».

La question épistémologique est considérée par les auteurs décoloniaux
comme absolument centrale: « C’est dans le domaine épistémique que réside
la source des crises systémiques, structurelles et institutionnelles » (Ndlovu-
Gatsheni 2020: 1), qui sévissent dans les pays qui ont été victimes de la
colonisation européenne. Cette argumentation épistémologique principielle
des études décoloniales est pourtant leur point faible. En critiquant en bloc
'« épistémologie occidentale», sans préciser de quelle épistémologie et de
quelles sciences il s’agit, les idéologues décoloniaux amalgament des processus
scientifiques distincts et des époques différentes. La biologie, 'anthropologie
et la philosophie ne partagent pas la méme épistémologie; les historiens
du xvire siecle n'ont que bien peu a voir avec les historiens du xxi© siecle.

Les deux régimes épistémologiques en sciences humaines et sociales

Aujourd’hui, pour simplifier, trois régimes épistémologiques spécifiques
coexistent grosso modo dans 'univers scientifique. Ces régimes épistémolo-
giques définissent des régles du jeu, des logiques, des raisons, des objectifs

Jean-Pierre Olivier de Sardan



scientifiques, qui se sont progressivement mis en place. Bien évidemment,
les sciences « réelles », au quotidien, ne les respectent pas toujours a la lettre,
et d’autres logiques (personnelles, politiques, idéologiques) interférent a des
degrés divers, comme I'ont montré les sciences studies.

Tout d’abord, la raison expérimentale définit les sciences de la nature,
du cosmos, de la vie et des techniques, parfois appelées «sciences exactes»,
selon une expression sans doute trop optimiste, mais qui a néanmoins un
véritable fondement par rapport aux autres régimes. Ce régime épistémolo-
gique, ol les expérimentations jouent un rdle majeur de validation tout en
intégrant une raison mathématique incontournable, formule des «lois» et
repose sur la falsifiabilité «a la Popper». Elle a peu a voir avec notre débat.

D’autre part, la formule «sciences humaines et sociales», qui nous
concerne directement, recouvre en fait deux régimes épistémologiques sou-
vent confondus a tort. Le premier regroupe les sciences sociales, c’est-a-dire
les disciplines fondées sur I'enquéte (en particulier la sociologie, I'histoire,
une partie de la science politique, la géographie sociale, I'anthropologie) :
Cest le régime de la raison empirique, qui produit ses données selon deux
perspectives méthodologiques distinctes, 'une quantitative, l'autre qua-
litative 4. Le second regroupe les disciplines du commentaire (les études
littéraires, la philosophie, la théologie, le droit, une autre partie de la science
politique) : Cest le régime de la raison exégétique, celui auquel se rattache
trés majoritairement la littérature décoloniale.

La raison empirique s'appuie sur la plausibilité empiriquement argumentée
et la suspension provisoire des jugements de valeur. La raison exégétique
accepte et parfois encourage les points de vue normatifs, et repose sur la
discussion de textes avec, entre autres, la quéte, la critique ou le respect
de I'«intention de I'ceuvre» pour reprendre I'expression de Umberto Eco
(1990). Du coté des sciences de 'enquéte, «la relation entre I'ordre de la
logique — celui des concepts — et le systeme des faits, de 'empirique, apparait
comme centrale» (Ouedraogo & Cardoso 2011 : xx), alors que, du c6té des
sciences du commentaire, I'ordre de la logique est relativement dispensé de
cette relation et se fait face a lui-méme. En termes wébériens, « La science
sociale [...] soccupe de l'ordre rationnel des faits» (Weber 1965 [1904] :
134), alors que la « pensée spéculative » soccupe de «jugement de valeurs » et
de l'«interprétation du sens de la vie et du monde» (/bid.: 127). Autrement
dit, les interprétations en sciences sociales ont des contraintes de rigueur
empirique fortes que les sciences du commentaire n’ont pas: si celles-ci s'ap-
puient parfois sur des exemples concrets issus du sens commun ou d’écrits

14. Ce que jappelle «raison empirique» se fonde pour une grande part sur I'analyse néowébérienne
par Jean-Claude Passeron (2006 [1991]) de la spécificité des «sciences historiques», qui incluent
'anthropologie et la sociologie; cf. aussi Jean-Pierre Olivier de Sardan (2008).

199

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



de sciences sociales, elles les utilisent pour illustrer des raisonnements plus
généraux et plus abstraits, et prétent bien plus attention aux contre-argu-
mentations qu'aux contre-exemples. La raison empirique comme la raison
exégétique ont toutefois en partage le vaste domaine de I'interprétation. Il
existe en effet, entre la raison empirique et la raison exégétique, un espace
herméneutique commun, libre, intermédiaire, ot chacun peut faire de
linterprétation a sa maniere, les uns y important souvent leurs contraintes
empiriques (mais pas toujours, loin de 1), les autres s’en souciant moins
(sauf exception).

Ces deux «raisons scientifiques» ont évidemment un statut idéal-
typique, et il y a de nombreuses zones grises et beaucoup de débordements:
par exemple, sociologues, historiens ou anthropologues se mélent parfois
de philosophie, et certains d’entre eux le font méme plutdt fréquemment.
Plus rarement, quelques philosophes s’essayent a I'enquéte. Létiquette
disciplinaire ne refléte pas nécessairement a laquelle de ces deux raisons
un chercheur se consacre de préférence!®. Cette distinction reste cepen-
dant fondamentale: le probleme d’une grande partie de la philosophie des
sciences est de méconnaitre trop souvent la différence entre les trois raisons
scientifiques.

200

L’émergence de la raison empirique

Les études décoloniales, dont les théoriciens relévent pour I'essentiel de la
raison exégétique, et qui ont parfois été critiqués dans ce méme registrem,
se risquent sur des terres relevant pour I'essentiel de la raison empirique,
qui est le registre dans lequel je me situe, et que manifestement ils ignorent.
Les débats relatifs a la colonisation, au néocolonialisme, 4 'occidentalo-
centrisme, aux savoirs des peuples non occidentaux, soulevés par les études
postcoloniales ou décoloniales, se réferent de fait a des réalités historiques,
sociales, politiques, intellectuelles qui sont le domaine par excellence des
sciences sociales, et que celles-ci ont examinées assez rigoureusement depuis
des décennies. Et pourtant, dans sa critique de I'épistémologie occidentale,
la perspective décoloniale ignore totalement ces derniéres, comment elles se
sont constituées et ont évolué. La raison empirique des sciences sociales était
quasi inexistante au xvIIr® siecle, celui des Lumiéres, considéré par les déco-
loniaux comme le socle de la rationalité eurocentrique. Elle était encore fort
balbutiante au x1x¢ siecle, celui du début des conquétes coloniales en Afrique

15. Ainsi, au sein de la discipline anthropologique, 'appétence philosophique a souvent été forte,
au détriment parfois des connexions avec les autres sciences de I'enquéte.

16. Un vaste ensemble de critiques philosophiques du paradigme décolonial a été regroupé dans
Pouvrage collectif dirigé par Joseph Agbakoba et Marita Rainsborough (2025). Un autre désaccord
argumenté dans un genre typiquement exégétique se trouve dans un article de Sylvie Taussig (2022).

Jean-Pierre Olivier de Sardan



et en Asie. A cette époque, régnaient deux idéologies «rationalistes» pré-
scientifiques (au sens de Bachelard), complémentaires, largement héritées des
Lumiéres: le positivisme et 'évolutionnisme culturel, toutes deux entretenant
effectivement des liens avérés avec I'idéologie coloniale et le suprématisme
occidental. La base empirique des futures sciences sociales restait tres fragile,
car elles penchaient nettement du c6té de la philosophie ou des spéculations
de I'économie théorique, et 'eurocentrisme y était dominant.

Quant a I'ethnologie des origines, a cette méme époque, elle était le plus
souvent une science coloniale, dailleurs critiquée par Max Weber pour sa
vision «raciale» du monde (1965 [1904]: 143), bien souvent au service
des occupants malgré diverses exceptions!”:

«Le type de savoir produit sous I'administration coloniale, organisé au service de
sa politique, peut 2 juste titre étre considéré comme une science de gouvernement,
une science pour commander» (Ouedraogo & Cardoso 2011 : xxv1).

Mais les sciences sociales en général et 'ethnologie en particulier (dont
le nom trés « colonial » a heureusement disparu au profit de ceux d’anthro-
pologie, de socio-anthropologie ou de sociologie qualitative) ont connu
depuis deux bouleversements majeurs, qui ont permis a la raison empirique
d’émerger et de devenir la principale regle du jeu des sciences sociales
en tant que sciences fondées sur 'enquéte, c’est-a-dire sur la production
méthodique de données vraisemblables et d’interprétations plausibles
concernant le monde historique et social, dans son immense diversité et
complexité.

Du positivisme au constructivisme réaliste

Le premier bouleversement a été la fin progressive du régne du positivisme,
dans la premiere moitié du xx¢ siécle: « La réaction au positivisme sous
forme d’une controverse méthodologique au tournant du siecle a été une
étape décisive du progres des sciences sociales» (Herva 1988: 154). Ce que
Maurice Merleau-Ponty appelait I'«universel de surplomb d’une méthode
strictement objective» (cité in Diagne 2018a: 75) et que les auteurs déco-
loniaux dénoncent comme le «rationalisme occidental» correspond tres
exactement au positivisme '8, forme de religion scientiste ot triompherait
Pobjectivité de savants ne traitant que des faits et proférant des lois. Dés les
années 1900, Max Weber avait planté les premiers clous dans le cercueil du
positivisme: « [U]ne étude “objective” des événements culturels, dans le sens

17. Sur les rapports complexes entre ethnologie et colonialisme en Afrique, cf. Gérard Leclerc (1972),
Emmanuelle Sibeud (2002), Marc Poncelet (2008), Jean-Pierre Dozon (2024); sur la sociologie
coloniale francaise, cf. George Steinmetz (2023).

18. Incarné par Auguste Comte, ce courant philosophique a été dominant au début des sciences sociales.

201

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



ot le but idéal du travail scientifique devrait consister en une réduction de
la réalité empirique a des lois, n'a aucun sens» (1965 [1904] : 166). Dans la
seconde moitié du xx¢ siecle, le positivisme a été remplacé peu a peu, dans
les départements de sciences sociales des universités, par une perspective
constructiviste réaliste (Berger & Luckmann 1986; Schutz 1972), qui est
devenue aujourd’hui de facto le principal substrat épistémologique des
sciences sociales!?. Certes, la réalité sociale existe en dehors de nous, mais
nous ne pouvons 'appréhender qu’indirectement, approximativement,
en étant exposés a de multiples biais cognitifs; nous ne récoltons pas nos
données, nous les produisons, en fonction de nos intéréts scientifiques (ou
politiques). Bien que les faits aient une existence réelle, nous les interprétons
sans cesse; nos concepts ne disent pas la vérité nue des faits sociaux, ce sont
des constructions intellectuelles («idéal-typiques») destinées a leur donner
du sens crédible. Nous ne reflétons pas la réalité des autres, nous la regar-
dons avec nos propres lunettes. Néanmoins, méme si I'objectivité au sens
strict n’existe pas, nous recherchons la véridicité. Les critiques décoloniales
radicales de la «rationalité occidentale» semblent ignorer ou sous-estimer
cette révolution épistémologique, quia touché la raison empirique comme
la raison exégétique. Edward Said (1978), en déconstruisant I'orientalisme
en littérature, n’a pas été sans le savoir I'artisan de cette révolution épisté-
mologique comme beaucoup le pensent (dont les théoriciens décoloniaux) ;
il 'a simplement étendue a un nouvel objet. Il se situe de plain-pied dans
la perspective constructiviste, et non contre elle.

202

De I’évolutionnisme culturel au relativisme culturel:
vers ’anthropologie moderne

Les études décoloniales méconnaissent un second bouleversement, tout
aussi important, I'émergence du «relativisme culturel» («toutes les cultures
se valent»), qui a été des l'origine localisée dans une discipline particuli¢re,
I'anthropologie sociale et culturelle, appelée alors «ethnologie». Lanthropologie
moderne, dans le courant du xx¢ siecle, s’est en effet constituée sur la base du
relativisme culturel (Grignon & Passeron 1989) et de 'impérieuse nécessité
de documenter empiriquement 'immense diversité des cultures. Ce pro-
cessus a commencé avec Franz Boas (1858-1942) et Bronislaw Malinowski

19. 1l en existe diverses théorisations, entre «postpositivisme» et « tournant interprétatif», parmi
lesquelles le «constructivisme réaliste» (Olivier de Sardan 2008), le «réalisme critique» (Bhaskar
1978), ou le «réalisme subtil » (Hammersley 1992). Ces trois perspectives épistémologiques proches
les unes des autres me semblent étre les plus rigoureuses, dans la mesure ol elles se démarquent
toutes tant des illusions positivistes et nomologiques, d’'un cdté, que des excés postmodernistes et
relativistes, de l'autre. La construction sociale de la réalité par les sciences sociales ne signifie pas
'absence de la réalité, et lobjectif d’objectivité reste au centre de cette construction, bien qu’elle
demeure imparfaite et approximative.

Jean-Pierre Olivier de Sardan



(1884-1942), les deux fondateurs de 'enquéte de terrain intensive (Stocking
1983). Cette anthropologie s'est opposée frontalement a 'évolutionnisme
social jusque-la dominant dans les sciences sociales et dont le mouvement des
Lumiéres était en grande partie imprégné, malgré quelques rares exceptions.
Lévolutionnisme social, distinct de I'évolutionnisme biologique, remonte a
Herbert Spencer, puis a été développé en particulier par Lewis Henry Morgan
(1818-1881), un ethnologue américain du xix° siecle qui a inspiré Friedrich
Engels. Cette approche place toutes les sociétés humaines sur un axe de progres
civilisationnel allant des sociétés dites « primitives» aux sociétés modernes
occidentales voire, pour les marxistes, a la dictature du prolétariat puis a la
société communiste sans classe. Lévolutionnisme social a été 'un des vecteurs
principaux de I'idéologie coloniale «civilisatrice» a travers les siécles, et reste
encore présent dans diverses formes contemporaines de discrimination ou
de racisme, souvent associées a I'idéologie suprématiste occidentale. Georges
Canguilhem avait, des les années 1970, souligné le fait que I'ethnologie
culturaliste avait mis fin a I'idéologie de I'évolutionnisme social, matrice de
I'idéologie coloniale (2009 [1977]: 52).

Il faut cependant reconnaitre les limites du concept de « culture ». Associés
dés ses débuts — et aujourd’hui encore — a 'anthropologie, les usages qui en
ont été faits ont été 'objet de nombreuses critiques et suscité de multiples
débats, par exemple quand il masquait les inégalités (Abu-Lughod 1991)
ou pour ses dérives essentialistes et passéistes (Olivier de Sardan 2015a).
A la suite d’Edward Said, ce concept a été parfois la cible des auteurs post-
modernes (Clifford & Marcus 1986), puis postcoloniaux (Bhabha 1994).
Mais existence du « culturalisme » comme idéologie scientifique trés
contestable ne doit pas faire oublier le role positif du relativisme culturel
face a I'idéologie coloniale et occidentalo-centriste hégémonique au début
du xx¢ siecle.

Il y a toutefois un paradoxe dans '’émergence du relativisme culturel
(Thistoire regorge de paradoxes). En effet, ce paradigme qui postule que
chaque culture a sa richesse, ses valeurs et sa complexité, et que 'on ne
peut hiérarchiser les cultures entre elles, ce paradigme qui refuse la primauté
des cultures occidentales sur les autres — et dont, en un sens, les études
décoloniales ont hérité sans le savoir ou sans le dire — a été porté par
Iethnologie, cette discipline originellement coloniale, exercée pendant
longtemps par des savants essentiellement occidentaux! Pourtant, c’est bien
I'ethnologie qui, dans le monde savant de son époque, a largement contribué
a réhabiliter les cultures non occidentales, leurs conceptions du monde
naturel et social, leurs syst¢mes symboliques et religieux, et qui a documenté
les savoirs locaux, indigénes ou endogenes des sociétés colonisées, et cela
sur tous les continents. Souleymane Bachir Diagne ne s’y est pas trompé:

203

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



«Canthropologie est certes venue dans les bagages de la colonisation mais, par nature,
c'est une science qui portait en elle-méme un potentiel postcolonial, décolonisateur,

204 parce que, précisément, la démarche anthropologique de compréhension des cultures
autres était une porte pour une appropriation positive des cultures» (Diagne & Amselle
2018:287).

Bien évidemment, la plupart des anthropologues du Nord, qu’ils soient
«amateurs» comme le pére Tempels (1945) ou «professionnels» comme
Marcel Griaule (1948)2°, ont également, pendant la période coloniale et
quelquefois un peu apres, malgré leur bonne volonté «réhabilitatrice »
proclamée, projeté un certain nombre de leurs schémas intellectuels ou de
leurs obsessions personnelles sur les sociétés du Sud, sous des formes tres
diverses, parfois exaspérantes, parfois naives, le plus souvent paternalistes,
en incorporant incontestablement des pans de I'idéologie coloniale. Bien
évidemment aussi, 'Afrique a été longtemps un simple lieu de collecte de
données pour des chercheurs du Nord, peu concernés par la formation de
chercheurs locaux, et les anthropologues, sous la colonisation et parfois
apres, se sont bien souvent reposés sur des « informateurs privilégiés », sans
toujours mentionner la dette qU’ils avaient envers eux (Sanjek 1993).

Heureusement, I"anthropologie a depuis évolué considérablement, a
la fois éthiquement, théoriquement et méthodologiquement, en ce qui
concerne le respect des sujets enquétés, de leurs propos, de leurs savoirs,
de leurs perceptions, en ce qui concerne la multiplication des sources et
la triangulation des informations et en ce qui concerne son appropriation
par des chercheurs africains. Il est aujourd’hui impossible de ramener
cette discipline & un «paradigme épistémologique occidental » unique, a
une structure de pensée homogene dont reléverait 'ensemble des travaux
anthropologiques contemporains, et encore de nature «coloniale », alors que
la plupart de ces travaux vont plutdt a 'encontre de I'eurocentrisme (quand
bien méme divers biais eurocentristes subsisteraient ¢a et a). En outre, au
moment des indépendances africaines et a leur suite, 'anthropologie était
trés majoritairement anticoloniale, anti-néocoloniale et marquée par le
«tiers-mondisme» (Dozon 2024), comme le montre le succes qu'avait alors
Panthropologie économique marxiste?!.

Enfin, Panthropologie comme discipline est devenue aujourd’hui
mondialisée. La désastreuse opposition entre « Nous» et « Eux» ou entre le
«traditionnel/exotique» et le « moderne», qui a été constitutive de I'ethnologie
coloniale, et qui, d’'une certaine facon, est reproduite a front renversé par

20. Cf. la critique de Walter Van Beek (1991) qui met en cause la méthode de travail de Griaule,
dont divers éléments sont manifestement coloniaux.

21. Cf,, entre autres: Claude Meillassoux (1975) ; Jean-Pierre Olivier de Sardan (1976a et b) ; Wim
Van Binsbergen & Peter Geschiere (1985) ; Emmanuel Terray (1989).

Jean-Pierre Olivier de Sardan



les études décoloniales, est en déclin depuis plusieurs décennies (Herzfeld
1997). Lila Abu-Lughod avait dit de 'anthropologie, il y a plus de trente
ans, qu«elle a été et continue a étre principalement I'étude des “Autres”
non occidentaux par des “Soi” occidentaux» (1991: 138); c’est de moins en
moins vrai. Certes, I'anthropologie pratiquée par des chercheurs occidentaux
dans des pays non occidentaux n'a pas totalement disparu, mais elle est
désormais tres minoritaire pour trois raisons. D’une part, les recherches
en anthropologie et sociologie qualitative menées dans le monde européen
et nord-américain sont extrémement nombreuses a présent. D’autre part,
'anthropologie est de plus en plus enseignée et pratiquée dans les universités
et centres de recherche des pays africains, latino-américains et asiatiques.
Ajoutons que bon nombre de travaux anthropologiques, tant en Afrique
qu'en Europe, sont désormais consacrés 4 de nouveaux thémes transversaux,
tres loin de la vieille opposition « Nous/Eux » : organisations, bureaucraties,
entreprises, industrie du développement, institutions internationales,
politiques publiques, sport, systémes de santé, prisons, police, etc. En fait,
si 'on prend I'exemple de I'Afrique contemporaine, cet intérét inédit pour
diverses facettes des modernités africaines étudiées par les chercheurs africains
peut étre considéré comme une décolonialité empirique a bas bruit, porteuse
d’avenir, alors que 'appel solennel des théoriciens décoloniaux a réhabiliter
les savoirs africains traditionnels aboutit paradoxalement a suivre les thémes,
et donc les traces, de I'ethnologie occidentale classique.

Le résultat de ces divers processus est capital : la raison empirique
contemporaine n’a plus grand-chose a voir ni avec le prétendu universalisme
des Lumieres au xvirre siecle, ni avec le rationalisme dogmatique eurocentré, ni
avec les influences de I'idéologie coloniale sur la sociologie et 'anthropologie,
ni avec le traditionalisme culturaliste de cette derniére.

Il reste que les chercheurs africains en sciences sociales sont souvent
victimes d’inégalités ou se trouvent en situation de dépendance par rapport
a leurs colleégues en Europe ou en Amérique du Nord: nous traiterons de
ce probleme important dans la troisieme partie de cet article.

Multiples contextes, multiples rationalités: la raison contextuelle

Considérons a présent certaines injonctions majeures de I'épistémologie
décoloniale: « La désobéissance épistémique redonne une visibilité a ce qui
a été invisibilisé, du sens a ce qui a été exclu de 'ordre du sens» (Mbonda
2019: 303); la pensée décoloniale est « une révolution copernicienne consis-
tant a se décentrer en se demandant non pas ce que 'on peut enseigner aux
autres, mais ce que 'on peut apprendre des autres» (/bid. : 304) ; «décoloniser
la recherche signifie la centrer sur les préoccupations et les visions du monde
des individus non occidentaux» (Thambinathan & Kinsella 2021: 1-2).

205

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



Ces trois énoncés sont au fondement méme de la raison empirique des
sciences sociales, en particulier en anthropologie: rechercher des sens invisibles
ou méprisés par I'idéologie eurocentrique, se décentrer pour apprendre aupres
des autres différents de soi, mettre I'accent sur les préoccupations et les visions
du monde des acteurs non occidentaux. Toutes ces préconisations figurent
depuis bien des décennies au coeur du cahier des charges de 'anthropologie
moderne, qui a en outre «provincialisé 'Europe», bien avant les études
décoloniales. Les traditions et pratiques populaires en Europe sont devenues
depuis longtemps des chantiers de recherche pour les anthropologues, avec
en Italie une influence importante de Antonio Gramsci, au méme titre que
les cultures et les sociétés du Sud. En effet, les « préoccupations et les visions
du monde» qu’il convient de documenter et de respecter se trouvent aussi du
coté occidental du monde, lequel ne se réduit pas aux universitaires américains
ou européens, qui sont d’ailleurs loin de tous partager les mémes « préoccupa-

206

tions et visions du monde». Au contraire, ce sont les études décoloniales qui
reposent sur une perspective fondamentalement dichotomique des savoirs et
des représentations sociales ne rendant compte ni de leur diversité, ni de leur
complexité, ni de leur hétérogénéité, au Nord comme au Sud.

La raison empirique sous sa forme qualitative prend scrupuleusement
en compte I'existence de multiples rationalités sur tous les continents: les
«rationalités en contexte» (Lukes 1967), les rationalités « contextuelles » ou
«situationnelles» (Townley 2008). « Les “vérités particuliéres” produites par
la recherche de terrain anthropologique sont des “savoirs situés”» (Cerwonka
& Malkki 2007 : 169). On peut définir 'anthropologie comme la «science
des acteurs en contextes» (Olivier de Sardan 2021), mais il en est de méme
pour la sociologie qualitative et historiographie. En réalité, au sein de la
raison empirique, deux familles de méthodes coexistent avec, d’un coté, les
méthodes quantitatives, autrement dit la «raison statistique» (Desrosiéres
2010 [1993]) et, de l'autre, les méthodes qualitatives, autrement dit la
«raison contextuelle», dont 'anthropologie est le porte-drapeau. La raison
contextuelle constate que le monde social est tissé de rationalités multiples
qui font sens par rapport aux contextes dans lesquels les acteurs sociaux
sont insérés. Tout systéme de pensée, tout savoir local, toute configuration
magico-religieuse, toute forme d’organisation collective, toute expression
culturelle ou symbolique doit étre considérée dans son contexte spécifique
comme ayant sa propre rationalité, sa propre logique, sa propre dynamique.
Clest le fondement méme de la raison contextuelle, au sein de la raison
empirique??. Cela est vrai au Nord, qui connait lui aussi d’'innombrables

22. La critique par Jean-Loup Amselle de la «raison ethnologique» (1990), qui fait suite 4 la
déconstruction de la notion d’«ethnie» (Amselle & M’Bokolo 1985), est justifiée quand elle porte sur
Pessentialisation de catégories classificatoires et identitaires par une certaine tradition ethnologique.../...

Jean-Pierre Olivier de Sardan



espaces sociaux ou culturels fort éloignés de la raison scientifique, comme
au Sud, pris longtemps comme exemple favori des rationalités alternatives.
Lethnologie, dés I'époque coloniale, enjoignait a ses chercheurs de « penser
comme l'autochtone (native)», de restituer « the native point of view» (Geertz
1976). Ce mot d’ordre a été depuis débarrassé de sa forme coloniale et
exotique. Il a été reformulé, approfondi, mis au pluriel, mais son fond reste
valable et l'on pourrait aujourd’hui 'exprimer ainsi: « décrire aussi fidélement
que possible les points de vue des sujets de 'enquéte; comprendre au plus
pres les logiques de représentation et d’action des acteurs concernés ». Pour ce
faire, C’est a partir des connaissances de ces derniers et dans leur respect que
les savoirs anthropologiques sont nécessairement construits. Il sagit d’une
méthode de recherche fondamentalement relationnelle, ou la familiarité,
Iécoute et le dialogue tiennent une place centrale. Les acteurs en question
peuvent étre des ouvriers polonais, des paysannes colombiennes, des éleveurs
peuls?3: dans tous les cas, la contrainte majeure, pour I'anthropologue, est
de sappuyer le plus fidélement possible sur les perceptions et les pratiques
des sujets de son enquéte. Lénoncé ci-dessous, typique des approches
décoloniales, présente comme une «épistémologie contre-hégémonique»
ce qui est une banalité de I'enquéte socio-anthropologique et de la raison
contextuelle:

«Pour contrer les narratifs dominants sur le passé & travers une approche décoloniale,
il incombe au chercheur d’étendre sa pensée épistémologique de fagon 2 inclure des
explications théoriques et des approches méthodologiques qui englobent la fagon
de penser des Autres (de ceux que 'on a créés comme “Autres”) » (Thambinathan &
Kinsella 2021: 5).

Un grand précurseur, qui a pourtant vécu au temps des colonies (rien
n'est simple!), s'était déja engagé dans cette direction: Edward Evan
Evans-Pritchard 24.

Il existe néanmoins des nuances au sein des études décoloniales. Parfois,
sous le vocabulaire épistémologique décolonial, c’est tout simplement
un plaidoyer direct pour la perspective et la méthodologie de la socio-
anthropologie qui s'exprime. Cest le cas, par exemple, d’un article en faveur de
la décolonisation de la santé globale paru dans le Lancet, qui invite a recourir
a des «épistémologies relativistes, incluant des méthodologies non positivistes,
qualitatives et interprétatives» (Ramani, Whyle & Kagwanja 2023: e1464).

[Suite de la note 22] (héritée, entre autres, de la colonisation), mais ne peut s'appliquer au fondement
épistémologique de la raison empirique et, en son sein, de la raison contextuelle.

23. Notons par ailleurs que les enquétes «vers le haut» se développent et que les sujets étudiés
peuvent étre des évéques congolais, des banquiers indonésiens, ou bien encore des préfets italiens.

24. A cet égard, son meilleur livre est Witcheraft, Oracles, and Magic among the Azande (1976 [1937]).

207

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



Il S'est agi pour les auteurs d’introduire au sein du monde positiviste, hyper-
formaté et ultraquantitatif de la santé publique, les approches qualitatives
fondées sur «la prise en compte des savoirs tacites et basés sur I'expérience des
acteurs comme données probantes», et sur «['attention centrée sur les contextes
et les réalités locales» (7bid.): tout anthropologue de la santé validerait sur-
le-champ cette sage recommandation, typique de la raison contextuelle?.

On doit également prendre en compte U'existence de différences du coté
de la raison empirique. Celle-ci ne s’est pas imposée a la méme vitesse et
de la méme facon dans toutes les sciences sociales, et elle rencontre encore
quelques poches de résistance, plutdt du coté de la raison statistique, mais
pas seulement. Le «relativisme culturel » a été plus tardif en sociologie,
longtemps dominée par 'obsession quantitativiste et par les dichotomies
parsoniennes du type «tradition/modernité », « Eux/Nous», dont on trouve
encore actuellement des traces. Dans la méme mouvance, les théories
développementalistes en sociologie ou en économie, qui ont perdu du
terrain mais n’ont pas disparu, continuent a énoncer un «grand récit de la
modernisation », qui part de I'Occident et est censé s’appliquer au monde
entier: ce narratif rappelle directement I'évolutionnisme culturel colonial.
Par ses injonctions, 'exportation de ses modeles, 'imposition de ses normes,
son arrogance, 'occidentalo-centrisme — fréquent au sein des institutions de
l'aide au développement — a pu étre interprété, non sans quelque fondement,
comme un avatar moderne de I'idéologie coloniale. Mais cela concerne
surtout I'économie, qui par ailleurs reste largement marquée, aujourd’hui
encore, au moins dans ses formes dominantes, par des jugements de valeur et
un «rationalisme positiviste» le plus souvent associés a la raison statistique et
a la mathématisation de I'économie, comme en témoigne la place éminente
accordée a la rationalité de 'acteur économique. Les anthropologues, dans
leur grande majorité, sont au contraire critiques a I'égard tant des politiques
de développement standardisées que de I'économie mainstream, comme
d’ailleurs le sont aujourd’hui la plupart des historiens et des sociologues, et
certains économistes (Mkandawire 2012). Il existe une littérature considé-
rable de critical development studies, de type multidisciplinaire, qui a rompu
avec I'idéologie occidentalocentriste, mais qui est totalement ignorée des
études décoloniales (Meagher 2025).

Il faut donc éviter les amalgames hitifs, qui s'attaquent a la science
occidentale ou a I'épistémologie occidentale en général, sans distinction
d’époque ou de régime épistémologique, voire de discipline. Cette
affirmation lapidaire en est illustration:

208

25. Ces auteurs ont pris comme exemple «décolonial» un article typique de la raison contextuelle
appliquée 4 la santé maternelle au Niger: cf. Jean-Pierre Olivier de Sardan, Aissa Diarra & Mahaman
Moha (2017).

Jean-Pierre Olivier de Sardan



«La pensée et la pratique décoloniales cherchent & couper les liens avec les fondements
de I'épistémologie commune a toutes les formes de savoirs présents dans le monde
occidental depuis la Renaissance et tout au long de 'Europe des Lumiéres» (Mignolo
& Walsh 2018: 106).

Rien ne justifie, et encore moins ne démontre, I'assertion catégorique selon
laquelle toutes les formes de savoirs en Occident auraient une épistémologie
commune, qui plus est depuis le xvrre siecle!

La confusion décoloniale entre idéologie et épistémologie

Les théoriciens décoloniaux appellent de facon inflationniste et pédante
«¢épistémologie du Nord» un ensemble composite d’idéologies savantes
plutdt dépassées (I'évolutionnisme culturel, le positivisme) et d’idéologies
populaires encore actives, y compris parfois au sein des universités (le
rationalisme primaire, le suprématisme occidental), qu’ils associent de
maniére anachronique a Descartes, Voltaire, Kant ou Hegel, afin de lui
donner un vernis philosophique érudit, ensemble qui serait toujours au
ceeur de la « pensée occidentale» — censée étre unique, ce qui est pour le
moins surprenant. Mais leur cible se réduit en fin de compte a 'occidentalo-
centrisme qui affirme ou accepte — a tort — 'hégémonie de valeurs, de
modeles et de savoirs occidentaux dont I'idéologie coloniale ou néocoloniale
a été une expression exacerbée, et qui a alimenté jusqu’a nos jours diverses
formes de condescendance, de discrimination et de racisme au sein des
opinions publiques occidentales et de leurs élites politiques. Cette idéologie
occidentalo-centriste a traversé les siécles tout en coexistant avec bien d’autres
idéologies (nationalisme, nihilisme, fascisme, anarchisme, communisme,
populisme, etc.), et on la retrouve dans diverses couches sociales et divers
métiers. Mais il ne s’agit 1a ni d’épistémologie ni de science, et encore moins
de sciences sociales. La raison empirique ne saurait étre confondue avec
I'idéologie occidentalo-centriste, méme si celle-ci fait partie de son histoire.

Une précision simpose ici sur le rapport entre idéologie et raison empirique.
Cette derniere n'est pas une zone libérée de toute idéologie, elle est au contraire
continuellement exposée aux pressions et aux tentations idéologiques. Mais cela
n’implique pas pour autant d’en prendre son parti et d’y succomber. Autrement
dit, I'histoire des sciences sociales est faite a la fois d’une succession d’idéologies
scientifiques internes et d’idéologies politiques externes qui se manifestent
en son sein, et de tentatives permanentes de la raison empirique pour sen
affranchir ou les dépasser, autant que possible (et donc jamais totalement).

Par ailleurs, si les Lumiéres, elles-mémes évidemment imprégnées d’idéologies,
ont joué un réle majeur dans I'émergence des raisons scientifiques modernes,
il ne faut toutefois pas oublier d’autres filiations historiques, éloignées de
la colonisation occidentale, comme celles de I’Egypte, de la Chine ou du

209

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



monde arabe (Needham 1974; Lyons 2010). Les raisons scientifiques se sont,
fort heureusement, peu a peu «désoccidentalisées» épistémologiquement,
comme elles se sont «désinisées» ou «désarabisées», pour devenir le socle
aussi bien des sciences expérimentales aujourd’hui mondialisées que des
sciences sociales, elles aussi mondialisées. Elles constituent 'un des rares
projets de « bien commun universel » ouvert a tous et en voie de réalisation,
de fagon certes imparfaite, certes perfectible, certes inégalement répartie,
certes surexposée aux idéologies, mais néanmoins indispensable, et d’autant
plus indispensable qu'ils sont mis en cause aujourd’hui par les idéologies
nationalistes d’extréme droite au pouvoir en Russie, aux Etats-Unis, et en
divers endroits du monde, y compris en Afrique.

210

Epistémologie du “point de vue” et positionnalité

A la critique d’une épistémologie occidentale qui serait encore et
toujours coloniale, la littérature décoloniale ajoute la revendication d’une
épistémologie non occidentale, la sienne, qui serait légitimée par le « point
de vue» spécifique des anciens colonisés.

La théorie du “point de vue”

La théorie du «point de vue» (stand point theory) ou I'épistémologie du
«point de vue» (stand point epistemology) remonte au marxisme et a Georg
Lukdics2°:

«Lukdcs introduit cette idée en relation avec la classe ouvri¢re, qui a un privilege de
connaissance systématique dans la mesure o elle a accés & un point de vue sur la réalité
sociale du capitalisme qui est scientifiquement plus exact que celui des autres groupes»

(Stahl 2023 320).

Mais ce sont les études féministes qui 'ont largement fait connaitre & partir
des années 1980 (Bowell 2011). On peut la résumer trés sommairement
ainsi: les femmes, victimes d’une «oppression épistémique», bénéficient
a contrario d’'un «privilege épistémique» car, étant donné la relation de
domination qu’elles subissent de la part des hommes, elles seules, ayant
Pexpérience vécue de la sujétion et de la discrimination, et en ayant éprouvé
les souffrances, peuvent «dire le vrai» sur la question du genre, mais aussi,
plus généralement, sur les institutions sociales ou la vie politique, dans la
mesure ou celles-ci sont structurées par I'inégalité entre les hommes et les
femmes:

26. Cf. «La réification et la conscience du prolétariat», in Georg Lukdcs (1960).

Jean-Pierre Olivier de Sardan



«En partant de la vie des femmes, la recherche rendra compte de fagon moins partiale
et déformée non seulement de la vie des femmes, mais aussi de la vie des hommes et

de I'ensemble de I'ordre social » (Harding 1993 : 56).

De trés nombreux débats, auxquels je ne peux pas rendre justice ici, ont
pris place dans la littérature féministe & propos de la théorie du « point de
vue» et de ses multiples nuances et interprétations®’. Cette perspective
épistémologique a été étendue aux relations raciales par la «théorie critique
des races» (critical race theory) (Crenshaw ez al. 1995): seules les personnes
«racisées », cest-a-dire victimes quotidiennes du racisme, peuvent produire
un savoir authentique sur la question raciale et, au-dela, sur les sociétés ol
régne un racisme structurel. Les études décoloniales ont suivi, avec des rai-
sonnements similaires : seuls ceux qui ont été victimes de la colonisation ou
de ses séquelles et qui subissent aujourd’hui la «colonialité» ont un «point
de vue» en mesure de produire des savoirs alternatifs plus véridiques que les
savoirs dominants indissociables de la modernité de I'entreprise coloniale.
Etudes féministes et études décoloniales ont non seulement une convergence
évidente avec la théorie du « point de vue» (Harding 2009), mais elles ont
également des affinités théoriques explicites: le concept d’intersectionnalité,
i.e. le cumul de plusieurs situations de sujétion ou de répression (Berger &
Guidroz 2009), a été tout d’abord développé par des universitaires afrofé-
ministes américaines dans les années 1990 (Miigge ez al. 2018), pour étre
étendu ensuite a la colonialité, en particulier avec la philosophe féministe
Maria Lugones, sous la forme de la «colonialité du genre», du « féminisme
décolonial » ou du «syst¢eme moderne/colonial de genre», dont la «femme
noire» est 'embléme (2008, 2023). Enfin, le « point de vue» indigéne est
une variante du « point de vue» décolonial, concernant les peuples indi-
geénes, appelés parfois « premiers» ou «autochtones », installés avant 'arrivée
des premiers colons européens, voire avant l'arrivée d’autres conquérants

(Smith 1999 ; Nakata 2007).

Réflexivité et positionnalités identitaires

Définir «d’ott 'on parle» fait aujourd’hui partie, sous le nom de
«réflexivité», des exigences méthodologiques communément admises en
sciences sociales, malgré certains exces égocentriques (Olivier de Sardan 2015b).
La réflexivité est I'exercice par lequel un auteur décrit a ses lecteurs le « point
de vue» particulier qui est le sien, autrement dit sa « positionnalité ». Mais que
signifie exactement la « positionnalité » ? La plupart des philosophes féministes et
décoloniaux ne considerent que les positionnalités identitaires. Lanthropologue
Marie Meudec se définit elle-méme ainsi dans un article décolonial: «Le point

27. Cf., en particulier, Sharon Crasnow (2013).

211

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



de vue duquel je peux me prononcer du fait de ma positionnalité spécifique:
femme blanche universitaire, cisgenre et non-hétérosexuelle» (2017). D’autres
chercheurs décoloniaux font la liste des diverses positionnalités a prendre en
compte: «4ge, classe sociale, ethnicité, genre, langue, statut marital, nationalité,
profession, religion» (Bilgen, Nasir & Schéneberg 2021: 523).

Le probleme que souléve la théorie du «point de vue» pour des chercheurs
est alors le suivant: écrire a partir du « point de vue» de femmes sur la base
d’enquétes menées aupres d’elles, est-ce une pratique scientifique réservée
aux femmes ou peut-elle étre accessible aux hommes, qui n'ont pas vécu
Pexpérience de la condition féminine, et selon quels criteres? La méme
question se pose pour les études décoloniales. Faut-il nécessairement étre
un ex-colonisé pour mener des recherches relatives a des ex-colonisés,
ou plus généralement sur la colonialité? Une positionnalité identitaire
analogue 2 celle des sujets enquétés est-elle indispensable? Ce n’est en
tout cas pas le choix de Pierre Bourdieu (2001): bien qu’il ait sans cesse
insisté sur 'opposition «dominé/dominant» (en termes de classe sociale),
il n’en tire pas des conclusions radicales et considere que le chercheur issu
des classes dominantes peut, grice a la réflexivité, se libérer sous certaines
conditions des préjugés de sa classe d’origine, pour identifier et gérer les
biais de 'enquéte dus a une interaction asymétrique entre 'enquéteur et
les sujets de son enquéte.

Lanthropologie est particulierement concernée, dans la mesure ou les
anthropologues ont comme profession de recueillir le plus fidéelement
possible le « point de vue» des autres, tel que ceux-ci I'expriment (de
nombreux sociologues ou politistes font aujourd’hui de méme). En outre,
ce sont les groupes subalternes, dominés, exclus, discriminés, margina-
lisés, exploités, colonisés, qui ont été et restent souvent les thémes de
recherches favoris des anthropologues, au Nord comme au Sud: on peut
caractériser cette tendance forte comme un « populisme méthodologique »
inhérent a la discipline, a distinguer du populisme idéologique (Olivier
de Sardan 2015¢). D’ou cette question simple, mais décisive pour tous
ceux qui font des sciences sociales leur profession: méme s’ils ne sont ni
prolétaires, ni femmes, ni ex-colonisés, mais s'ils procedent par des enquétes
anthropologiques rigoureuses et approfondies, les socio-anthropologues quels
que soient leur classe sociale, leur genre, ou leur nationalité/ethnicité
sont-ils légitimes pour rendre compte du «point de vue» de prolétaires,
de femmes ou d’ex-colonisés?

La littérature féministe ne donne pas une réponse claire. Alison Wylie
(2003) comme Sandra Harding (2009) semblent hésiter entre un «oui»
(mais, sous conditions) et un «non» (mais, peut-étre). Il en est de méme pour
la littérature décoloniale, qui n'ose pas ouvertement exclure. Par exemple,

212

Jean-Pierre Olivier de Sardan



dans son compte rendu du livre de Linda Tuhiwai Smith, Decolonizing
Methodologies (1999), Carla Wilson (2001) souligne que 'autrice n’a pas
vraiment abordé le theme des chercheurs non indigenes et il est difficile de
savoir ce qu’elle pense a ce sujet. Faye Harrison est aussi un exemple de cette
ambiguité. Elle affirme que «les anthropologues ayant une expérience et un
statut en tant que membres de groupes sociaux opprimés en raison de la race,
de l'ethnicité, de la nationalité, de la classe sociale et/ou du genre» ont «un
role central a jouer pour construire une science de '’humanité authentique
basée sur I'égalité et la justice» (1997: 105). Mais elle se défend par ailleurs
de toute «essentialisation des identités et des points de vue» (/bid.: vir).
Pour beaucoup de théoriciennes féministes, suivies en cela par les auteurs
décoloniaux, le « point de vue» est une perspective qui serait collective ou
communautaire et non individuelle (Harding 2009: 195 ; Grasswick 2011 :
xvi). S’agit-il d’une dérivation de la « conscience de classe» marxienne,
devenant une conscience collective féministe ou décoloniale? Et quelle en est
alors la base ou I'expression empirique? Cest un sujet complexe: en quoi,
comment et jusqu'a quel point un groupe social subalterne ou stigmatisé
ayant une identité sociale commune partage-t-il le méme «point de vue»?
Cela supposerait que la grande majorité des acteurs de ce groupe ait une
expérience identique de la subalternité ou de la discrimination, et que cette
expérience commune induise un « point de vue» commun sur le monde
social : ces deux conditions sont loin d’étre évidentes. Et qui est mandaté
ou légitime pour s'en faire le porte-parole? En tout cas, en ce qui concerne
les chercheurs et universitaires, dont les textes sont individuellement signés,
le « point de vue» personnel reste incontournable, au-dela des effets d’école
ou des déclarations d’allégeance, et la question de la positionnalité iden-
titaire individuelle se pose bel et bien. C’est ainsi que de moins en moins
d’étudiants européens s'engagent dans des cursus d’études africaines, pour
lesquelles ils ne se sentent plus légitimes: sous I'influence des études déco-
loniales, ils consideérent 'identité comme un prérequis qui leur fait défaut.

Les positionnalités scientifiques construites

Pour avancer dans ce débat, il faut mettre en cause la réduction, par la
litctérature féministe et décoloniale, de la positionnalité du chercheur a sa
seule positionnalité identitaire. Certes, la positionnalité identitaire est une
réalité qu'on ne peut ignorer. Et elle peut bien évidemment étre un facteur
parfois décisif de la production de connaissances inédites ou de perspectives
nouvelles. Le cas de 'anthropologue américaine Annette Weiner (1983) est
a cet égard exemplaire: elle a étudié les mémes populations que Bronislaw
Malinowski dans les iles Trobriand, mais en s'intéressant aux femmes alors
que son illustre devancier s’était concentré sur les hommes. Néanmoins,

213

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



une autre dimension de la positionnalité, tout aussi importante, reste
presque totalement oubliée dans la théorie du «point de vue»: a coté des
positionnalités identitaires, et relativement indépendamment de ces
dernieres, il existe aussi des positionnalités scientifiques choisies, ou plus
exactement « CONStruites ».

Quatre d’entre elles sont essentielles: les options méthodologiques, les
themes de recherche, I'engagement politique et les options épistémologiques?.
Ces dernieres nous concernent ici plus particulierement, car ce sont des
éléments cruciaux de tout processus de recherche. Pour ma part, j’ai acquis
une compétence en méthodes qualitatives et non quantitatives; je méne
des recherches sur les politiques publiques et non sur la musique; j’agis
pour que mes résultats suscitent des réformes citoyennes, au lieu de me
cantonner 2 la seule production de connaissances, tout en distinguant ma
pratique scientifique de mon militantisme politique; et, enfin, j’ai adopté
une perspective constructiviste réaliste plutdt que positiviste ou post-
moderne. Toutes ces décisions personnelles, et les pratiques qu’elles
impliquent, ne sont pas des conséquences nécessaires de mon identité
sociale, genrée ou ethnique, loin de 14, et pourtant elles jouent un réle
déterminant dans les orientations et dans les résultats de ma recherche, et
de toute recherche. Chaque chercheur est confronté a de tels choix.

Lépistémologie est en effet un choix scientifique. Et pourtant, la théorie
du «point de vue» la rabat sur les positionnalités identitaires. Mes options
épistémologiques dépendraient de mon genre, de mon lieu de naissance, de
ma nationalité, de mon statut social originel ou de ma couleur de peau. La
validité des connaissances que je produis serait indexée sur mon «point de
vue», lui-méme référé 2 mon identité: par exemple, du Nord ou du Sud,
européen ou africain. C’est bien ce qu’affirme Ramén Grosfoguel :

214

«Une perspective épistémique basée sur une position subordonnée raciale/ethnique contri-
bue beaucoup a une théorie décoloniale critique et radicale [...]. Nous parlons toujours &
partir d’une position particuliére dans les structures de pouvoir. Personne n’échappe aux
hiérarchies de classe, de genre, de sexe, de spiritualité, de langue, de géographie et de race
propres au “systtme mondial moderne/colonial et capitaliste/patriarcal”» (2011: 5-6).

Agency, ascription, achievement

Pourtant, le concept d’«agencéité» (agency), popularisé par Antony
Giddens (1984) et qui est si important en sciences sociales, ne vaut pas que
pour les sujets que les chercheurs étudient; il vaut aussi pour ces derniers,
qui ne se réduisent jamais a leur statut ou a leur origine, mais qui ont une

28. On pourrait bien siir élargir le champ des positionnalités construites des chercheurs, pour
prendre en compte, par exemple, le cursus académique et I'expérience professionnelle.

Jean-Pierre Olivier de Sardan



réelle marge de manceuvre dans la fagon dont ils exercent leur profession.
La compétence méthodologique et épistémologique acquise par un anthro-
pologue est, pour la qualité de son enquéte, un atout plus décisif que son
identité sociale, bien que celle-ci ne soit pas indifférente. La distinction
classique entre ascription (les attributs dont 'acteur social est doté du fait de
sa naissance) et achievement (ce que I'acteur social accomplit du fait de ses
efforts personnels) peut étre ici mobilisée: au sein du monde professionnel
des sciences sociales, ascription pourrait étre traduit par « positionnalité
identitaire », et achievement par « positionnalité scientiﬁque construite ».

Cest sur ce plan que la théorie du «point de vue» (décoloniale comme
féministe) pose probleme. Cune de ses principales inspiratrices, Sandra
Harding, évoque cependant, a juste titre, la nécessité de prendre en compte
Vachievement — Cest le terme méme que la philosophe utilise (2009: 195) —,
ce que jappelle les positionnalités scientifiques construites. Mais I achievement
peut-il remplacer Uascription (ce qu'elle dit parfois) ou doit-il sy superposer
(ce que la plupart des féministes semblent penser) ? Dans ce dernier cas, la
positionnalité identitaire reste un prérequis: il ne «suffit pas» d’étre une
femme pour étre une théoricienne féministe, il faut «aussi» s'étre construite
comme féministe et s’étre donné les moyens de mener une réflexion (ou des
enquétes) a partir de ce point de vue. Quen est-il alors des chercheurs qui
n'ont pas la «bonne» positionnalité identitaire ? Lexpérience et le savoir-faire
(du coté de 'achievement) peuvent-ils compenser le handicap identitaire
(du coté de ascription)?

Je réponds nettement «oui» a cette derniére question: la positionnalité
scientifique construite mérite d’étre reconnue comme une forme légitime de
positionnalité. Celui qui a choisi la recherche de «vérités » empiriquement
fondées sur des fragments du monde social (vérités qui n’existent, dés que
'on s’éloigne des faits bruts, que sous forme de plausibilités), et qui a mené
de longues études en ce sens, bien souvent pour échapper a I'idéologie
suprématiste occidentale, devrait lui aussi étre pris en compte par la théorie
du «point de vue», étre considéré comme ayant lui aussi un «savoir situé»
(situated kowledge) selon Donna Haraway (1988), et bénéficier lui aussi,
sinon d’un «privilege épistémique» du moins d’une «égalité épistémique»,
au nom de cette positionnalité scientifique construite. D’autant plus que
son choix professionnel et les propriétés inhérentes a la méthode ethnogra-
phique impliquent qu’il accorde la plus grande attention et la plus grande
écoute aux divers «points de vue» des membres des groupes subalternes:
il a adhéré aux contraintes de la raison contextuelle.

Elargir et assouplir ainsi la théorie du «point de vue» permet d’éviter
les critiques souvent formulées contre les « politiques identitaires » (identity
politics) au sein des universités, qui valorisent un auteur par rapport aux

215

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



seules identités sociales qui ont pu ou peuvent le désavantager ou le dis-
criminer, sans tenir compte des multiples autres roles, facettes et surtout
expériences dont sa carriére est constituée (Corfield 2021). Une approche
non idéologique et empiriquement ancrée ne subordonnera pas les choix
personnels aux statuts hérités, et combinera souplement les positionnalités
identitaires et les positionnalités scientifiques construites. Leurs relations
doivent étre congues comme dialectiques, mouvantes, non déterministes.
On rejoint alors le débat méthodologique classique en anthropologie sur les
avantages respectifs d’étre plus ou moins per¢u comme insider ou outsider,
chacune des deux positions (toujours relatives) ayant ses avantages et ses
inconvénients?. Toute positionnalité identitaire comporte des biais, dont
il faut tenir compte, mais ouvre des pistes spécifiques, qu’il sagit d’explorer.

216

Le point de vue des élites issues de groupes subalternes

Un autre argument pour relativiser le poids des positionnalités identitaires
est avancé par le philosophe Olufémi O. Tdiwo. Il rappelle que les univer-
sitaires américains originaires d’Afrique comme lui-méme (descendants
d’esclaves ou de migrants, et donc issus le plus souvent de milieux pauvres
et stigmatisés par la majorité des élites blanches), font désormais partie
des élites, et bénéficient méme d’une forme de «déférence» particuliére en
raison de la large diffusion de la théorie du « point de vue» au sein de I'in-
telligentsia, qui les rend seuls légitimes pour parler des Africains Américains.
Pourtant, les élites d'un groupe social dominé, méprisé ou marginalisé ne
sont pas automatiquement les représentants autorisés de ce groupe, loin de
la: « Considérer que les intéréts des élites d'un groupe sont nécessairement
ou méme probablement alignées sur les intéréts du groupe tout entier
implique une naiveté a laquelle nous ne pouvons souscrire» (Tdiwd 2023 :
5). La théorie du « point de vue » n’évite pas cette naiveté quand elle affirme
que des élites universitaires issues de groupes subalternes ont un avantage
épistémique considérable: ce cumul leur permettrait d’étre des «extérieurs
de lintérieur» (outsiders within), ou d’avoir une «double conscience »,
autrement dit d’ajouter une identité érudite a une identité originelle qui
demeurerait «subalterne », malgré la promotion sociale. Mais la théorie
du «point de vue» est trés peu sensible a I'autre face de la médaille: la
promotion au sein des élites implique de facto une sortie de la subalternité,
qui a ses cOtés négatifs, comme les malentendus et les fossés qui peuvent
s'étre instaurés avec les membres restés subalternes de ces groupes, dont
les conditions et les « points de vue» (eux-mémes diversifiés) sont souvent

29. Cf. Iétude de cas de Fatoumata Ouattara (2004), qui souligne certaines difficultés de la position
d’«insider» pour le chercheur.

Jean-Pierre Olivier de Sardan



treés différents de ceux des élites issues de leurs rangs. D’une certaine fagon,
Donna Haraway est consciente du probléme quand elle afhirme la nécessité
(pour les féministes) de I'objectif d’objectivité et met en garde contre certains
pieges de la théorie du « point de vue»:

«Il est primordial d’établir la capacité de voir & partir des périphéries et des profondeurs.
Mais il existe également un grave danger de romantisme et/ou d’appropriation de la vision
des moins puissants tout en prétendant voir  partir de leur position» (1988: 583-584).

Un universitaire issu d’'un milieu subalterne nest plus vraiment subalterne
et il ne peut prétendre exprimer les perceptions et représentations de
Pensemble de ce milieu que s’il procede a des recherches fines a ce sujet.
Il a, certes, les avantages non négligeables de la familiarité, de la langue et
de la mémoire, mais son « privilege épistémique» (identitaire) s'arréte 1a.

Enfin, dans une critique de 'ouvrage de Martin Nakata (2007) revendiquant
le privilege du «point de vue indigene», Vicki Grieves (2009: 201) a souligné
les dangers d’homogénéisation que peut recouvrir ce concept®. Le «point de
vue» identitaire d’'un auteur originaire du peuple indigeéne A ne lui donne
aucun privilege épistémique pour parler du « point de vue» du peuple indigene
B, et encore moins du «point de vue» de I'ensemble des peuples indigenes.
Pas plus que le « point de vue» identitaire d’un auteur décolonial ne lui donne
de privilege épistémique pour parler du «point de vue» de tous les peuples
anciennement colonisés.

La multiplicité des points de vue et des intéréts

Un dernier probléme se pose. Si I'on peut facilement convenir avec les
postcoloniaux et les décoloniaux qu’il est indispensable que les sciences
sociales recueillent et documentent le mieux possible le point de vue des
groupes subalternes quels qu’ils soient, et que le monde ne soit plus
raconté uniquement ou majoritairement du « point de vue» des domi-
nants, des hommes, de I'Occident, comme il I'a trop longtemps été, cela
signifie-t-il que le «point de vue» des subalternes et des dominés suffit des
lors pour dire la vérité sur la réalit¢ du monde social? Ne doit-on pas aussi
sintéresser a d’autres « points de vue»? Quand Donna Haraway argumente
en faveur du «privilege d’une perspective partiale» (1988), on peut préférer
«choisir» une autre perspective épistémologique, en adoptant dans sa
pratique de recherche une «perspective multi-partiale», plus en phase avec
la raison empirique (ce qui ”empéche en rien de «choisir» par ailleurs une
«positionnalité civique» partiale). De plus en plus de travaux anthropologiques

30. En termes de positionnalités identitaires, qui en 'occurrence sont & prendre en compte, Martin
Nakata est originaire du peuple insulaire du détroit de Torrés (Australie), tandis que Vicki Grieves
est Worimi, peuple aborigéne de la Céte de la Nouvelle-Galles du Sud (Australie).

217

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



relevent d’une «anthropologie centrée sur des arenes» ot interagissent des
groupes différents, et non plus de la classique «anthropologie centrée sur un
groupe» (Bierschenk & Olivier de Sardan 2021).

Je terminerai cette partie par un retour 8 Max Weber, car on peut lui
imputer la paternité de la théorie du «point de vue», bien avant Lukacs,
mais dans un sens qui prend essentiellement en compte les positionnalités
scientifiques construites. En 1904, persuadé de «la variabilité incessante
des points de vue®! concrets sous lesquels la réalité empirique prend
une signification» (Weber 1965 [1904]: 212), il déclare qu’il « n’existe
absolument pas d’analyse scientifique “objective” de la vie culturelle [cest-
a-dire sociale] [...] qui serait indépendante de points de vue spéciaux et
unilatéraux, grice auxquels ces manifestations se laissent, explicitement
ou implicitement, consciemment ou inconsciemment sélectionner pour
devenir 'objet de la recherche» (/bid.: 152). 1 se moque de «!illusion
naive du savant qui ne se rend pas compte que des le départ, en vertu méme
des idées de valeur avec lesquelles il a abordé inconsciemment sa maticre,
il a découpé un segment infime dans l'infinité absolue [de la réalité] pour
en faire I'objet de I'examen qui seul lui importe» (Ibid.: 168). Le «point
de vue» du chercheur, pour Max Weber, correspond a ce qui importe a ce
dernier, a ce qui U'intéresse dans le «réel de référence» qu'il a choisi de se
donner pour objet, aux questions qu’il se pose face a ce réel, compte tenu
du contexte historique, épistémologique et méthodologique ou il se situe:

218

«[A]ucun de ces systemes de pensée dont nous ne saurions nous passer si nous voulons
saisir les éléments chaque fois significatifs de la réalité ne peut épuiser sa richesse infinie.
Ils ne sont rien d’autre que des essais pour mettre de I'ordre dans le chaos des faits que
nous avons fait entrer dans le cercle de notre inzérét, sur la base chaque fois de I'état
de notre connaissance et des structures conceptuelles qui sont 4 notre disposition »

(Ibid. - 202-203).

Ces intéréts du chercheur ne sont pas que scientifiques, ils sont aussi
politiques: Max Weber reconnait que «dans le domaine de notre discipline
les conceptions personnelles du monde interviennent habituellement
sans arrét dans 'argumentation scientifique» (/bid.: 126). Mais il entend
distinguer les unes et les autres, et ne pas laisser les premiéres prendre le
pouvoir sur les secondes. Autrement dit, les positionnalités épistémologiques
et méthodologiques, qui sont des positionnalités scientifiques construites,
doivent rester autonomes par rapport aux positionnalités civiques, également
construites, sans pour autant les nier ou les éliminer.

31. Tous les mots soulignés dans les citations de Max Weber qui vont suivre sont de mon fait.

Jean-Pierre Olivier de Sardan



Les asymétries conceptuelles et institutionnelles
dans la production du savoir en sciences sociales:
une approche non idéologique

Une perspective décoloniale « non idéologique» (si tant est qu’elle existe)
supposerait d’accepter les deux constats que nous venons de présenter, bien
loin de la radicalité épistémologique du noyau dur des études décoloniales:
a) la raison empirique est aujourd’hui pour 'essentiel en rupture avec
I'occidentalo-centrisme et I'idéologie coloniale (méme s’il peut y avoir des
exceptions) ; et b) les options épistémologiques sont largement optionnelles
et relevent de 'agencéité du chercheur.

Mais il n’en reste pas moins vrai qu'entre les recherches en sciences sociales
menées en Europe et celles menées en Afrique, il existe de nombreuses et
fortes asymétries au détriment des premieres (Connell, Beigel & Ouédraogo
2017)32. Ces asymétries dont nous allons examiner quelques dimensions
sont en partie, mais en partie seulement, des legs coloniaux. Toutefois, les
théoriciens décoloniaux en tirent une conséquence radicale trés surprenante:
il faudrait rompre avec la communauté internationale des sciences sociales
plutdt que de tout faire pour mieux y intégrer les chercheurs africains.
Sabelo Ndlovu-Gatsheni le dit explicitement:

«Dans la perspective décoloniale, les méthodes et méthodologies de recherche ne sont
jamais neutres mais sont démasquées comme des technologies de subjectivation ou
méme des outils de surveillance qui empéchent I'émergence de pensées alternatives,
de logiques alternatives, de visions du monde alternatives. Les méthodologies de recherche
sont des instruments de contrdle» (2020: 35).

Une telle assertion est purement idéologique et totalement irresponsable.
Au lieu d’encourager les jeunes chercheurs africains a s'approprier
les méthodes des sciences sociales ou a les améliorer, afin qu'ils puissent créer des
concepts innovants adaptés aux contextes africains modernes, Ndlovu-Gatsheni
leur demande d’abandonner tous liens avec la raison empirique, et de déployer
une raison alternative qui les couperait complétement du monde scientifique
contemporain. Kate Meagher a raison de mettre en garde: «Le rejet radical
par les chercheurs décoloniaux de toute influence occidentale risque en fait
de perpétuer les processus de domination coloniale» (2025: 413).

En ce qui concerne les inégalités structurelles dans la production de
connaissances en sciences sociales entre la France et 'Afrique, de nombreuses
voix critiques se sont élevées, dés les années 1970, au sein méme de 'anthro-
pologie (Copans 1974 ; Dozon 2024). Au fil du temps, certaines inégalités

32. Pour une description de nombreuses asymétries entre I'Occident et le reste du monde, en ce
qui concerne spécifiquement histoire de la sociologie, cf. Stéphane Dufoix & Eric Macé (2019).

219

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



ont disparu, d’autres se sont atténuées, mais beaucoup subsistent encore. Il
faut donc les identifier et les documenter de fagon minutieuse. Quelques
rares chercheurs décoloniaux le font. On peut ainsi créditer Mudar Kassis,
Rita Giacaman et Maher Hashweh, les auteurs de l'article « Decolonizing
Knowledge Production» (2022), d’avoir adopté une telle perspective.
Loin de s'aventurer dans une dénonciation épistémologique hasardeuse,
ils inventorient un ensemble de caractéristiques concreétes de la production
des savoirs scientifiques dans le monde qui pénalisent lourdement les
universitaires et chercheurs du Sud: les critéres servant de base a la
bibliométrie internationale et au classement des revues, au détriment de la
qualité et de I'intérét social de travaux échappant a cette standardisation; le
primat accordé aux sciences expérimentales, aux sciences de I'ingénierie et de la
technologie, ainsi qu'aux sciences de la santé aux dépens des sciences sociales;
I'hégémonie de la langue anglaise aux dépens de toutes les autres langues;
la prépondérance des conceptualisations et des paradigmes en vogue dans
les revues phares du Nord aux dépens de productions théoriques originales
issues des contextes du Sud.

On peut d’ailleurs constater que de nombreux chercheurs du Nord (non
anglophones et relevant des sciences sociales) sont aussi victimes de cette forme
de New public management appliquée a la recherche. Mais ils le sont nettement
moins que leurs collegues africains. Je propose ici d’analyser les deux principaux
axes de ces asymétries structurelles entre sciences sociales en Occident et en
Afrique (bien plus désavantagées a cet égard quen Amérique du Sud ou en Inde):
d’une part, les biais conceptuels et, d’autre part, les handicaps institutionnels.
Les uns et les autres suscitent de nombreuses inégalités et distorsions dans la
production de connaissances par rapport a I'Europe ou a '’Amérique du Nord.

220

L’occidentalo-centrisme conceptuel

Il existe en effet des «biais conceptuels» dans les relations scientifiques
Occident-Afrique, en particulier en sciences sociales?®. Cest ce que Gareth
Austin (2007) appelle I'«eurocentrisme conceptuel». Les configurations
conceptuelles les plus utilisées en sciences sociales sont issues de recherches
menées au Nord, qui sont encore de loin les plus nombreuses, mais elles
sont trop souvent employées « mécaniquement», par des chercheurs africains
comme américains ou européens, dans des recherches conduites en Afrique,
projetées sur des réalités quelles décrivent ou expliquent mal, ou bien sur

33. Le terme «Afrique» est ici utilisé par commodité, par contraste avec « Occident»: ce sont ces
catégories générales qu'emploient les études décoloniales. Mais, dans cette partie, je m’appuierai sur ma
longue expérience personnelle des universités et centres de recherche en sciences sociales dans les seuls
pays francophones, sans prétendre englober les pays arabophones, anglophones ou lusophones. Cest
donc 'Afrique francophone qui sera le référent empirique du terme « Afrique» dans les pages qui suivent.

Jean-Pierre Olivier de Sardan



des contextes quelles déforment parfois gravement. En outre, et c’est un
phénomene tout aussi important bien que passé sous silence, les productions
conceptuelles originales de recherches menées en Afrique sont inversement
méconnues au Nord?*. Il en a longtemps été de méme pour un pionnier
des sciences sociales d’ascendance afro-américaine comme William Edward
Burghardt Du Bois (1868-1963). Cela impacte une opération centrale de la
raison empirique: la comparaison (Austin 2007 : 3). La connaissance empirique
des contextes africains par les chercheurs africains doit leur permettre de
produire des concepts innovants pouvant étre confrontés avec les concepts
élaborés au Nord et les contextes du Nord®. Cest ce que soulignent deux
auteurs décoloniaux, Adom Getachew et Karuna Mantena, qui demandent
aux chercheurs en science politique des pays du Sud de créer des «concepts
alternatifs», afin de «revigorer la pratique de la théorie politique en tant que
telle» (2021: 361-362). Les «innovations conceptuelles» et les « réanimations
conceptuelles» (modifications de concepts existants) quils appellent de leurs
veeux témoignent d’'une démarche qui «n’a pas besoin de commencer ou se
conclure par le rejet de la pensée politique occidentale, mais qui dynamise
plutdt un dialogue continu et critique avec elle» (Zbid. : 380).

Deux précisions s'averent ici nécessaires. D’une part, les concepts des
sciences sociales sont toujours plus ou moins indexés sur les contextes a
partir desquels ils ont été élaborés, et gardent donc plus ou moins certaines
traces de leur «réel de référence», traces qui varient certes selon leur niveau
de généralité, mais qui ne sont jamais abolies (Passeron 1991 ; Fardon 1990).
Les concepts totalement «purifiés» ou «désincarnés», qui pourraient étre
appliqués dans n'importe quel contexte social, en tout temps et en tout
lieu, sont des chimeres. C’est une différence majeure avec la perception que
beaucoup de philosophes ont des concepts: plus ils sont abstraits mieux
ils fonctionnent. Max Weber avait, il y a longtemps, souligné que «plus la
validité, cest-a-dire 'extension, d’'un concept générique est large, plus aussi
il nous éloigne de la richesse de la réalité» (1965 [1904]: 165).

D’autre part, les concepts des sciences sociales peuvent néanmoins voyager,
ils ne sont pas condamnés a 'immobilité. Autrement dit, bien qu’extraits
d’un ensemble sociohistorique particulier, ils peuvent fonctionner, toujours
au prix d’adaptations, dans d’autres ensembles sociohistoriques. C’est ce
qui rend possible le comparatisme, diachronique comme synchronique. Au

34. Cf. Stéphane Dufoix (2023) pour le cas de la sociologie.

35. Je compare ici les conditions de production conceptuelles et institutionnelles respectives entre
chercheurs du Nord et chercheurs du Sud pris globalement. Mais bien entendu, 4 titre individuel, un
chercheur du Sud peut parfaitement mener des recherches au Nord au méme titre qu'un chercheur
du Nord, et vice versa, sous conditions de stratégies d’adaptation, de familiarité et de compétences
linguistiques particulieres & chaque cas; cf., par exemple, Judith Scheele (2022).

221

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



cours de ces voyages, les concepts entrent en dialogue a la fois avec d’autres

contextes et d’autres chercheurs, lesquels proceédent a leurs aménagements

222 $36

ou 2 leurs modifications?®, ou bien proposent de facon alternative de
nouveaux concepts plus pertinents.

Que des concepts initialement «ancrés» en Europe ou aux Etats-Unis
soient « customisés » ou «vernacularisés» pour apporter une nouvelle intelligi-
bilité sur des processus sociaux en Afrique n’a donc en soi rien de scandaleux
et ne doit pas déclencher un proces en occidentalo-centrisme, a condition
que l'on accepte et facilite les voyages inverses. Ladaptation créatrice est
une forme légitime parmi d’autres de I'innovation conceptuelle. Mais, bien
stir, elle ne doit pas étre la seule. Plus généralement, la capacité d’innova-
tion conceptuelle (et non la fixation sur les seuls savoirs ancestraux) est un
enjeu majeur pour les sciences sociales africaines, ce qui implique que ces
nouveaux concepts soient fondés sur 'enquéte, attachés a des réalités sociales
étudides, ce qui les différencie des concepts philosophiques tels ceux que
développe Achille Mbembé, par exemple.

Un autre probleme réside dans le voyage a sens unique des concepts. Bien
peu de concepts produits a partir des réalités africaines contemporaines ont
été exportés et adaptés vers 'Europe?’, malgré diverses tentatives en vue
de promouvoir des « théories provenant du Sud» (Comaroff & Comaroff
2012), ou de proposer des concepts inédits, innovants, issus de terrains
africains mais qui pourraient étre opérationnels en terres européennes?®. Les
sessions de formation dans le monde de la recherche, ot les concepts jouent
un réle important, se font presque toujours a sens unique: des enseignants
ou experts européens viennent former des apprenants africains, ce qui est
souvent utile mais perpétue les asymétries, alors que dans différents domaines
de nombreux enseignants ou experts africains peuvent aussi avantageusement
former des apprenants européens, ce qui reste encore bien trop rare?’.

Au-dela de la faible remontée conceptuelle du Sud vers le Nord, cest
aussi la question du comparatisme Sud-Nord (et vice versa) qui est posée. Le
comparatisme Nord-Nord est tres fréquent, sous forme quantitative ou méme

36. A titre d’exemple, cf. Michael Léwy (1999) pour le concept d’«affinité sélective» ou Padaptation
4 la Cote d’Ivoire du concept de «lien social » par Francis Akindes (2003).

37. On peut citer une exception qui reste peu connue: les travaux du sociologue et anthropologue
James Clyde Mitchell (1969) sur les réseaux de migrants en Afrique du Sud ont été le point de départ
de la théorie des réseaux, largement diffusée et utilisée depuis dans les sciences sociales au Nord.

38. Par exemple, les concepts de « multi-redevabilités» (Blundo 2015), de «sédimentation des poli-
tiques publiques» (Bierschenk 2014), ou bien de «normes pratiques» (Olivier de Sardan 2021),
issus d’enquétes de terrain en Afrique de 'Ouest en anthropologie des politiques publiques seraient
de bons candidats.

39. Les chercheurs nigériens et béninois du Laboratoire d’études et de recherches sur les dynamiques sociales
(LasDEL) ont ainsi animé en France une formation 1 la socio-anthropologie du développement pour des cadres
de '’Agence francaise de développement (AFD), en 2008. Mais cela est resté une exception rarissime.

Jean-Pierre Olivier de Sardan



qualitative. Le comparatisme Sud-Sud ou Afrique-Afrique I'est moins, mais il
existe. Le comparatisme Sud-Nord ou Afrique-Europe est quasiment inexis-
tant, avec quelques rares exceptions“’. Pourtant, rien n'empéche de comparer
par 'enquéte les maternités nigériennes et les maternités danoises, un college
a Abidjan et un college 3 Marseille (2 rebours des comparaisons implicites
et normatives de I'idéologie euro-centrique). Lanthropologie du dévelop-
pement en Afrique peut éclairer ou inspirer la sociologie des organisations
en Europe (Friedberg 2022). Ce sont les comparaisons empiriques qui
permettent 'émergence de nouveaux concepts: les comparaisons Afrique-
Europe aideraient ainsi a rompre I'isolement conceptuel des sciences sociales
africaines et stimuleraient leur originalité conceptuelle.

Les handicaps sociaux et institutionnels des savoirs au Sud

Tout en restant dans la problématique de la production des savoirs,
passons de I'épistémologie a la sociologie comparative de la recherche,
et prenons 'exemple des sciences sociales en Afrique francophone. Si les
inégalités dont elles souffrent ne sont pas imputables a la domination
d’une épistémologie occidentale héritée des Lumiéres comme le soutient la
décolonialité idéologique, ces inégalités existent bel et bien mais elles
renvoient a plusieurs facteurs sociologiques, économiques, politiques
et institutionnels contemporains, imbriqués et superposés, identifiables
empiriquement. On peut citer péle-méle quelques éléments de diagnostic:
les frontiéres créées par les classifications en «aires culturelles» fréquentes
en sciences sociales; 'hégémonie mondiale des méthodes quantitatives
standardisées, propres a la raison statistique, peu sensibles aux contextes
locaux et aux spécificités culturelles qu'étudie la raison contextuelle; le
dénuement qui est le plus souvent le lot des universités africaines; le
manque quantitatif et qualitatif d’enseignants bien formés dans de tres
nombreuses universités africaines autant surpeuplées et « massifiées» que
sous-encadrées, entrainant une qualité méthodologique, conceptuelle ou
rédactionnelle insuffisante de nombreuses recherches empiriques, ce qui
ne leur permet pas d’accéder aux publications internationales; la « fuite
des cerveaux» vers les universités américaines et européennes des meilleurs
chercheurs africains.

Prenons un symptoéme qui reléve de multiples causes: '« endogamie
citationnelle» au Nord, qui exclut largement les chercheurs africains franco-
phones en sciences sociales, moins nombreux, moins connus, moins publiés, et
bien moins cités. La plus grande partie des chercheurs européens et américains
les ignore et ne s’y réfere quexceptionnellement. Cette situation renvoie

40. Pour la police, cf. Thomas Bierschenk (2016).

223

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



entre autres aux maisons d’édition et aux revues, quasiment toutes situées
au Nord, méme quand elles traitent de 'Afrique?!, comme leurs réseaux
d’évaluateurs; a l'histoire des sciences sociales, nées et développées presque
exclusivement au Nord pendant de nombreuses décennies et qui ont donc
accumulé une avance et un stock important d’ancétres éminents et de
références prestigieuses; aux ressources bibliographiques, concentrées la
aussi au Nord jusqu'a aujourd’hui (Uinternet ouvre de nouveaux acces
mais ne suffit pas & combler I’écart) ; au prestige d’un petit nombre
d’universités occidentales qui ont drainé les meilleurs étudiants du Sud
jusqu’a aujourd’hui et les drainent encore; aux effets d’école et de clientele
intellectuelle qui créent des réseaux de citations mutuelles, etc. Lidéologie
eurocentriste ou occidentalo-centriste joue aussi son role dans cette
asymétrie majeure.

Mais tout cela n’est pas une affaire d’épistémologie. Ces marginalisations
ou ces inégalités, historiquement et sociologiquement engendrées, ne sont
d’ailleurs pas les seules, et bien d’autres existent, qui touchent d’autres
catégories de chercheurs ou les mémes, comme 'inégalité linguistique.
Langlais, nous 'avons vu, est devenu la langue ultra-dominante des sciences
sociales, qu’on le veuille ou non: tous ceux a travers le monde dont I'an-
glais n'est pas la langue maternelle, et plus encore ceux qui durant leurs
études ont été trés peu ou trés mal exposés a I'anglais, ont des handicaps
professionnels importants en termes d’écriture et de publications, face a
leurs collégues anglophones. Les chercheurs africains francophones sont a
cet égard les plus pénalisés.

Au-dela de ces facteurs multiples et enchevétrés, un constat central
simpose: les chercheurs africains se trouvent aujourd’hui dans de mauvaises
ou trés mauvaises conditions pour exercer leur métier, et cela pour trois
raisons fondamentales. Tout d’abord, ceux qui réussissent a entrer a
P'université sont issus de systemes scolaires de moindre qualité et partout
sinistrés, notamment depuis la catastrophique politique de I'ajustement
structurel imposé aux pays africains par le Fmr et la Banque mondiale dans
les années 1980. Les étudiants rencontrent donc de sérieuses difficultés.
En second lieu, les enseignements de sciences sociales dans les universités
africaines sont le plus souvent défaillants en termes méthodologiques et
théoriques: rarement mis a jour et relevant méme parfois de la vieille
perspective positiviste, ils ne transmettent que trés imparfaitement les
bases et les savoir-faire de la raison empirique, et en particulier ceux de
la raison contextuelle. Et enfin, voire surtout, les gouvernements africains

224

41. Citons, comme exceptions, les publications du Conseil pour le développement de la recherche
en sciences sociales en Afrique (Council for the Development of Social Science Research in Africa,
CoDEsR1a) et la récente revue Global Africa (en ligne: https://www.globalafricasciences.org/fr).

Jean-Pierre Olivier de Sardan



francophones, contrairement aux pays occidentaux, ne consacrent quasiment
aucun budget propre a la recherche, et celle-ci dépend donc beaucoup trop
du monde du développement (Bierschenk & Mongbo 2000).

Une analyse non idéologique de la décolonialité serait ici trés pertinente,
car ce sont les bailleurs de fonds internationaux qui détiennent les clés du
coffre. Et ce sont eux qui imposent leurs termes de référence aux chercheurs,
Cest-a-dire les thémes et les méthodes, autrement dit 'essentiel. La recherche
africaine en sciences sociales est donc bien trop a la remorque de I'industrie
du développement, qui demeure fortement occidentalo-centrée. Les cher-
cheurs africains sont souvent contaminés par les pratiques habituelles du
monde de la consultance, qui est la formule de production de connaissances
privilégiée par les bailleurs de fonds et dont ceux-ci restent les maitres. Les
régles du jeu de la consultance sont différentes de celles de la recherche et
déteignent défavorablement sur celle-ci®?. En outre, dans le cas des appels
d’offres internationaux relatifs a 'Afrique, qui exigent de plus en plus une
collaboration entre chercheurs africains et européens, ce sont presque tou-
jours les laboratoires européens qui élaborent en amont la problématique et
Papproche conceptuelle avant d’inviter leurs collegues africains 2 monter a
bord, et ce sont encore eux qui pilotent en aval les publications. Par ailleurs,
les bureaux d’études du Nord montrent une forte tendance a prendre les
chercheurs africains comme de simples enquéteurs et producteurs de données.

Lune des priorités pour préparer I'avenir, mais aussi pour améliorer le
présent, serait donc la promotion et le financement par les Ertats africains
eux-mémes d’une recherche africaine en sciences sociales indépendante.
Mais cela reste hélas un horizon sans doute lointain, non seulement pour
des raisons budgétaires, mais aussi parce que I'actualité politique n’est
guere propice a la liberté d’expression nécessaire a la recherche. Quand les
Etats sont défaillants, ce qui est la situation générale, il faudrait au moins
que les institutions internationales acceptent de financer directement les
laboratoires africains sur la base de propositions, de problématiques et
d’approches conceptuelles originales de ces derniers. On en est encore
tres loin, malgré quelques exceptions, fort rares. Les discours des bailleurs
de fonds résonnent certes de mots tels que «participation », « partenariat»,
«co-production », «appui», «soutien », mais ils continuent en méme temps a
imposer aux chercheurs africains leurs themes, leurs priorités, leurs protocoles,
leurs formats, leurs reégles du jeu, leurs évaluations, leurs programmes, soit
directement, soit par le truchement de laboratoires ou de bureaux d’études
européens et nord-américains.

42. Cf. Jean-Pierre Olivier de Sardan (2012), Mahmood Mamdani (2011), Jean-Bernard Ouedraogo
& Carlos Cardoso (2011 : xxx).

225

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



o
6

*

226 La prétendue révolution épistémologique suppose non seulement le
rejet global de la science occidentale, mais aussi son remplacement par des
épistémologies «du Sud», pour les décoloniaux les plus radicaux, ou au
minimum la reconnaissance de ces derni¢res comme étant elles aussi des
sciences véritables, pour les autres. Mais quelles sont donc ces sciences
alternatives? On croit comprendre qu’il s'agit des savoirs endogenes/indigenes
méprisés ou détruits par les colonisateurs. Ce sont donc en particulier
les savoirs traditionnels, mythiques, religieux, magiques, thérapeutiques,
politiques, ceux-la mémes que de trés nombreux travaux anthropologiques
ont décrits et revalorisés comme des productions culturelles majeures.
Toutefois, les théoriciens décoloniaux nadmettent pas qu’on les traite
juste de productions culturelles, ils veulent leur donner une signification
bien plus importante: pour eux, ce ne sont pas de simples productions
culturelles, mais des épistémologies a part enti¢re, au méme titre que les
savoirs scientifiques d’« origine occidentale ».

On peut donc poser cette question: a quel régime scientifique les savoirs
endogenes/indigenes sont-ils censés étre équivalents ou méme se substituer?
Sans doute a tous puisque, on I'a vu, les auteurs décoloniaux ne font aucune
distinction entre les régimes épistémologiques différents qui structurent le
monde scientifique contemporain. Essayons néanmoins d’apporter quelques
éléments de réponse.

Du c6té de la raison expérimentale, les mythes indiens sur la création du
monde sont-ils & mettre sur le méme plan que les sciences de 'univers? Le
projet des études décoloniales rejoindrait en ce cas d’autres projets analogues,
par exemple celui des créationnistes qui veulent eux aussi mettre la Bible sur
le méme plan que les sciences de I'univers. Et ce sont toutes les configurations
magico-religieuses alternatives aux savoirs scientifiques « occidentaux» qui
devraient alors étre considérées comme des sciences de I'univers, y compris
les théologies et textes sacrés des Eglises chrétiennes qui se sont si longtemps
opposées a I'émergence de la raison expérimentale. Mais cela signifierait de
fait remplacer la raison expérimentale par la raison magico-religieuse, ce qui
est d’ailleurs la revendication de tous les mouvements fondamentalistes en
pleine progression a travers la planéte aujourd’hui.

Quant a la raison exégétique, il est vrai que les configurations magico-
religieuses «du Sud » ont avec elle diverses affinités dans la mesure ot elles
sont fondées, comme de nombreux textes du corpus philosophique classique,
sur des narratifs complexes incitant aux commentaires et proposant des
versions originales du bien et du mal, ou des relations entre ’homme et la
nature. Philosophie et théologie sont les disciplines directement concernées:

Jean-Pierre Olivier de Sardan



les mythes et visions chrétiennes ou islamiques du monde doivent, en
effet, étre confrontés a d’autres mythes et visions du monde du «Sud», ou
de I'«Est», tout aussi dignes d’intérét que les religions du Livre, comme
Iavait en son temps souligné Marc Augé (1982). Cela a d’ailleurs déja été
fait, bien avant I'éclosion des études décoloniales, par exemple par le pére
Tempels (1945), missionnaire ethnologue belge de I'époque coloniale,
célebre pour son étude sur la « philosophie bantoue». C’est lui qui a été la
cible initiale du débat important sur la «philosophie africaine» déclenché
il y a longtemps par des philosophes africains comme Paulin Hountondji
(1977), Fabien Eboussi Boulaga (2004) et Marcien Towa (1971), et qui se
prolonge jusqu’a Souleymane Bachir Diagne (2000, 2024). Leur critique
de I'«ethno-philosophie» et de ses postures idéologiques se démarque en
effet judicieusement des visions essentialisées et homogénéisées des sociétés
africaines précoloniales relativement a leurs cosmologies, rites, mythes,
visions du monde et de '’homme, postures par ailleurs reprises par les études
décoloniales. Un élément argumentatif important, qui rejoint notre dis-
tinction entre raison empirique et raison exégétique, est le rejet vigoureux
par Paulin Hountondji et Marcien Towa de «’'amalgame entre le discours
descriptif de I'ethnologie et le discours démonstratif de la philosophie»
(Hountondji 2008: 351). Ils reprochent cet amalgame non seulement au
pere Tempels, mais aussi 2 nombre de philosophes africains, car les uns et
les autres font I'«apologie» de systemes de pensée africains au lieu de les
décrire. Les auteurs décoloniaux seraient bien inspirés de lire leurs travaux.

Enfin, du c6té de la raison empirique, toutes les configurations magico-
religieuses, tous les savoirs populaires, du Sud comme du Nord, sont des
productions culturelles devant étre respectées et documentées. Certes ces
configurations et ces savoirs ont, partout dans le monde, certaines bases
empiriques, dans certains domaines. Mais ce ne sont pas pour autant des
sciences de 'enquéte sur le monde social. Ils sont en effet confrontés a
trois obstacles majeurs: a) ils sont tissés de jugements de valeur, ce qui est
inhérent a leur logique et en fait attrait, voire la nécessité : mais la rigueur
des sciences sociales implique la nécessaire suspension, dans I'espace de la
recherche, des jugements de valeurs sur les connaissances sociales étudiées,
que ces jugements de valeurs soient dépréciatifs (cf. idéologie coloniale et
occidentalo-centriste) ou laudatifs (cf. idéologie décoloniale); b) ils sont
indissociables d’un contexte particulier, alors que les sciences sociales sont
multi-contextes et comparatives, capables d’investiguer en profondeur des
contextes différents en les traitant a égalité épistémique; ¢) ils ne reposent
pas sur la plausibilité, la triangulation et I'esprit critique, qui sont des pro-
priétés incontournables de la raison empirique.

227

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



Universaliser « pour de vrai» la production des savoirs souvent dominée
par le monde scientifique occidental est un objectif politique et scientifique
indispensable. Mais diriger la lutte contre une épistémologie des Lumicres
qui serait encore hégémonique aujourd’hui va a I'encontre de cet objectif.
Cette préconisation centrale des études décoloniales est une erreur profonde
de diagnostic: elle confond régime épistémologique et idéologie suprématiste
occidentale (en raison, entre autres, d’'une méconnaissance compléte de
la réalité des sciences sociales et de leur régime épistémologique), comme
elle confond raison empirique et savoirs endogenes/indigenes (ces derniers
nayant ni 'ambition ni les moyens d’une connaissance véridique de la
diversité et de la multiplicité des mondes sociaux).

Cette solution est une fausse piste qui couperait dramatiquement la
recherche africaine de la communauté scientifique internationale. Il faut, au
contraire, soutenir les chercheurs africains qui améliorent la qualité de leurs
formations dans leurs universités, donner a leurs étudiants acces a la raison
empirique et 4 ses exigences méthodologiques, appuyer la recherche africaine
en sciences sociales, lui permettre d’étre autonome dans ses financements
et ses programmes comme dans le choix de ses concepts et de ses sujets
(y compris pour analyser empiriquement les séquelles de la colonisation):
Clest ainsi que les chercheurs africains auront de plus en plus leur mot a
dire sur la scéne internationale, et qu’ils joueront leur propre partition au
sein d’un univers scientifique qU’ils contribueront dés lors a rendre plus
universaliste au sens non occidentalo-centré du terme. La décolonisation des
savoirs passe par l, et non par une supposée révolution épistémologique.

228

Laboratoire d'études et de recherches sur les dynamiques sociales
et le développement local (LAsDEL), Niamey (Niger).

jpos.niger@gmail.com

MOTS CLES/KEYWORDS : sciences sociales/social sciences — anthropologie/anthropology — épistémologie/
epistemology — idéologie/ideology — empirisme/ empiricism — positivisme/positivism — études
décoloniales/decolonial studies — colonialité/coloniality — postcolonialisme/postcolonialism —
eurocentrisme/ eurocentrism — théorie du point de vue/stand point theory.

Jean-Pierre Olivier de Sardan



REFERENCES CITEES

Abrahamsen, Rita

2007 «Postcolonialism », in Martin Griffichs,
ed., International Relations Theory

for the Twenty-First Century. An Introduction.
London-New York, Routledge: 111-122.

Abu-Lughod, Lila

1991 « Writing against Culture», in Richard
Fox, ed., Recapturing Anthropology. Working
in the Present. Santa Fe, School of American
Research («School of American Research
Advanced Seminar Series»): 137-162.

Agbakoba, Joseph

& Marita Rainsborough, eds

2025 Beyond Decolonial African Philosophy.
Africanity, Afrotopia, and Transcolonial
Perspectives. Abingdon-New York, Routledge
(«Routledge Studies in African Philosophy »).

Akindés, Francis

2003 «Le lien social en question

dans une Afrique en mutation »,

in Josiane Boulad-Ayoub & Luc

Bonneville, eds, Souverainetés en crise. Paris,
L'Harmattan / Québec, Presses universitaires
de Laval («Mercure du Nord »): 379-403.

Ali, Zahra & Sonia Dayan-Herzbrun

2017 «Présentation», Tumultes 48 :
Pluriversalisme décolonial: 5-13.

Amselle, Jean-Loup

1990 Logiques métisses.

Anthropologie de lidentité en Afrique et ailleurs.
Paris, Payot («Bibliothéque scientifique»).

Amselle, Jean-Loup & Elikia M’Bokolo, eds
1985 Au caeur de lethnie.

Ethnies, tribalisme et Etat en Afvique.
Paris, La Découverte (« Textes a 'appui.
Série Anthropologie» 175).

Archibald, Jo-Ann, Jenny Lee-Morgan
& Jason De Santolo, eds
2019 Decolonizing Research.

Indigenous Storywork as Methodology.
London, Zed Books.

Augé, Marc

1982 Le Génie du paganisme.
Paris, Gallimard («Bibliotheque
des sciences humaines»).

Austin, Gareth
2007 «Reciprocal Comparison and African
History: Tackling Conceptual Eurocentrism

in the Study of Africa’s Economic Past»,
African Studies Review 50 (3): 1-28.

Bayart, Jean-Francois

2010 Les Etudes postcoloniales. Un carnaval
académique. Paris, Karthala («Disputatio »).

Berger, Michele Tracy & Kathleen Guidroz, eds

2009 7he Intersectional Approach.
Y}an{forming the Amdemy t/?roug/a Race,
Class, and Gender. Chapel Hill,
University of North Carolina Press.

Berger, Peter & Thomas Luckmann

1986 La Construction sociale de la réalité.
Trad. de 'américain par Pierre Taminiaux;
préf. de Michel Maffesoli. Paris,
Meéridiens Klincksieck («Sociétés»).

Bhabha, Homi

1994 The Location of Culture.
London-New York, Routledge.

Bhambra, Gurminder

2014 «Postcolonial and Decolonial
Dialogues», Postcolonial Studies 17 (2):
115-121.

Bhaskar, Roy

1978 A Realist Theory of Science. Hassocks,
Harvester Press / Atlantic Higlands,
Humanities Press.

Bierschenk, Thomas

2014 «Sedimentation, Fragmentation and
Normative Double-Binds in (West) African
Public Services», in Thomas Bierschenk

& Jean-Pierre Olivier de Sardan, eds, States
at Work. Dynamics of Afvican Bureaucracies.
Leiden-Boston, Brill (« Africa-Europe Group
for Interdisciplinary Studies» 12): 221-245.

229

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



230

2016 «Police and State», in Ben Bradford
et al., eds, The Sace Handbook of Global
Policing. Los Angeles-London, Sage:
155-178.

Bierschenk, Thomas & Roch Mongbo

2000 «Chégémonie du paradigme
développementiste dans les sciences sociales

au Dahomey-Bénin», in Jean-Pierre Jacob, ed.,
Sciences sociales et coopération en Afrique.

Les rendez-vous manqués. Paris,

Presses universitaires de France / Genéve,
Graduate Institute Publications: 217-223.

Bierschenk, Thomas
& Jean-Pierre Olivier de Sardan

2021 «'The Anthropology of Bureaucracy
and Public Administration », in Oxford
Research Encyclopedia of Politics.

Oxford, Oxford University Press.

En ligne: https://doi.org/10.1093/
acrefore/9780190228637.013

Bilgen, Arda, Afda Nasir & Julia Schoneberg

2021 « Why Positionalities Matter:
Reflections on Power, Hierarchy,

and Knowledges in “Development”
Research», Canadian Journal of Development
Studies 42 (4): 519-536.

Blundo, Giorgio

2015 «'The King is not a Kinsman: Multiple
Accountabilities and Practical Norms

in West African Bureaucracies», in Tom

De Herdt & Jean-Pierre Olivier de Sardan,
eds, Real Governance and Practical Norms

in Sub-Saharan Africa. The Game of the Rules.

London-New York, Routledge («Routledge
Studies in African Politics and International
Relations» 7): 142-159.

Boidin, Capucine

2009 «Etudes décoloniales et postcoloniales
dans les débats francais », Cahiers
des Amériques latines 62: 129-140.

Booth, David

2023 « What's Going on at Opr around
Decolonisation and Race, and Why
It Matters». En ligne: hteps://www.

Jean-Pierre Olivier de Sardan

researchgate.net/publication/368544874_
What's_going_on_at_ODI_around_decolo-

nisation_and_race_and_why_it_matters

Bourdieu, Pierre

2001 Science de la science et réflexivité.
Cours du Collége de France (2000-2001).
Paris, Raisons d’Agir (« Cours et travaux»).

Bowell, Tracy

2011 «Feminist Standpoint Theory»,

in James Fieser & Bradley Dowden, eds,
Internet Encyclopedia of Philosophy.

En ligne: https://iep.utm.edu/fem-stan/

Cahen, Michel

2024 Colonialité. Plaidoyer pour la précision
d’un concept. Paris, Karthala («Disputatio»).

Canguilhem, Georges

2009 [1977] Idéologie et rationalité

dans Uhistoire des sciences de la vie. Nouvelles
études d'histoire et de philosophie des sciences.
Paris, Vrin («Bibliothéque des textes
philosophiques »).

Cerwonka, Allaine & Liisa Malkki

2007 Improvising Theory. Process

and Temporality in Ethnographic Fieldwork.
Chicago, University of Chicago Press.

Chakrabarty, Dipesh

2000 Provincializing Europe. Postcolonial
Thought and Historical Difference. Princeton,
Princeton University Press (« Princeton
Studies in Culture, Power, History »).

Chibber, Vivek

2013 Postcolonial Theory and the Specter
of Capital. London, Verso Books.

Chilisa, Bagele

2011 Indigenous Research Methodologies.
Thousand Oaks, Sage.

Clifford, James & George Marcus, eds
1986 Writing Culture.

The Poetics and Politics of Ethnography.
Berkeley, University of California Press.



Colin, Philippe & Lissel Quiroz
2023 Pensées décoloniales. Une introduction

aux théories critiques d’Amérique latine.
Paris, La Découverte.

Comaroff, Jean & John Comaroff
2012 Theory from the South, Or How

Euro-America Is Evolving Toward Africa.
Boulder-London, Paradigm Press.

Connell, Raewyn, Fernanda Beigel

& Jean-Bernard Ouédraogo

2017 «Building Knowledge from Fractured
Epistemologies», Méthod(e)s. African Review
of Social Sciences Methodology 2 : 5-13.

Copans, Jean

1974 Critiques et politiques

de l'anthropologie. Paris, Frangois Maspero
(«Dossiers africains»).

Corfield, Penelope

2021 «Being Assessed as a Whole Person:
A Critique of Identity Politics », Academia
Letters. En ligne: hteps://doi.org/10.20935/
AL101

Crasnow, Sharon

2013 «Feminist Philosophy of Science:
Values and Objectivity », Philosophy Compass
8 (4): 413-423.

Crenshaw, Kimberlé, et al., eds

1995 Critical Race Theory.
The Key Writings that Formed the Movement.
New York, New Press.

Desrosiéres, Alain

2010 [1993] La Politique des grands nombres.
Histoire de la raison statistique. Paris,

La Découverte («La Découverte-Poche» 99).

Diagne, Souleymane Bachir

2000 «Revisiter “La Philosophie bantoue”:
l'idée d’une grammaire philosophique»,
Politique africaine 77 (1) : 44-53.

2018a «De I'universel et de 'universalisme »,
in Souleymane Bachir Diagne & Jean-Loup
Amselle, En quéte d’Afrique(s). Paris, Albin
Michel («Itinéraires du savoir») : 65-86.

2018b «Penser/faire I'Afrique »,

in Souleymane Bachir Diagne & Jean-Loup
Amselle, En quéte d’Afrique(s). Universalisme
et pensée décoloniale. Paris, Albin Michel
(«Itinéraires du savoir») : 205-216.

2024 Universaliser. Lhumanité
par les moyens d’humaniré. Paris, Albin
Michel («Bibliothéque Albin Michel des

idées ») .

Diagne, Souleymane Bachir

& Jean-Loup Amselle

2018 «De quelques questions
contemporaines», in Souleymane Bachir
Diagne & Jean-Loup Amselle, En quére
d’Afrique(s). Universalisme et pensée
décoloniale. Paris, Albin Michel
(«Itinéraires du savoir») : 269-304.

Diouf, Mamadov, ed.

1999 L'Historiographie indienne en débat.
Colonialisme, nationalisme et sociétés
postcoloniales. Trad. de 'anglais par Ousmane

Kane. Paris, Karthala / Amsterdam, SEpHIS
(«Histoires des Suds»).

Dozon, Jean-Pierre

2024 Un grand moment de science impériale.
Lafricanisme frangais des années 1960-1980.
La Tour d’Aigues, Ed. de ’Aube

(«Voix et regards»).

Dufoix, Stéphane

2023 Décolonial. Paris,
Anamosa («Le mot est faible»).

Dufoix, Stéphane & Eric Macé

2019 «Les enjeux d’une sociologie mondiale
non hégémonique», Zilsel5 (1) : 88-121.

Dussel, Enrique

1992 1492. Loccultation de ['autre.
Trad. de lespagnol par Christian Rudel.
Paris, Ed. Ouvriéres.

2023 Philosophie de la libération.

Ed. et trad. de I'espagnol par Emmanuel
Levine. Paris, Presses universitaires de France
(« MétaphysiqueS »).

231

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



232

Eboussi Boulaga, Fabien

2004 «Le Bantu problématique »,
Présence africaine 66: 54-40.

Eco, Umberto

1990 The Limits of Interpretation.
Bloomington-Indianapolis, Indiana
University Press («Advances in Semiotics »).

Evans-Pritchard, Edward E.

1976 [1937] Witcheraft, Oracles, and Magic
among the Azande. Introd. by Eva Gillies.
Oxford, Clarendon Press.

Fardon, Richard, ed.

1990 Localizing Strategies. Regional Traditions

of Ethnographic Writing. Edinburgh, Scottish
Academic Press / Washington, Smithsonian
Institution Press (« Smithsonian Series

in Ethnographic Inquiry»).

Fassin, Eric

2024 Misére de [anti-intellectualisme.
Du procés en wokisme au chantage

a lantisémitisme. Paris, Textuel
(«Petite encyclopédie critique»).

French, Howard

2021 Born in Blackness.

Africa, Africans and the Making

of the Modern World, 1471 to the Second
World War. New York, Liveright.

Friedberg, Erhard

2022 «Laide au développement et conseils
en management: des impasses identiques?
Commentaire de Erhard Friedberg»,
Revue internationale du développement 248 :
245-247.

Gaussens, Pierre et al.

2024 Critique de la pensée décoloniale.
Sur une contre-révolution intellectuelle. Trad.

de l'espagnol par Mikaél Faujour et Pierre
Madelin. Paris, UEchappée (« Versus»).

Geertz, Clifford
1976 « “From the Native’s Point

of View”: On the Nature of Anthropological

Understanding », in Keith Basso

Jean-Pierre Olivier de Sardan

& Henry Selby, eds, Meaning Anthropology.
Albuquerque, University of New Mexico
Press («School of American Research
Advanced Seminar Series»): 221-237.

Getachew, Adom & Karuna Mantena

2021 «Anticolonialism
and the Decolonization of Political Theory»,
Critical Times 4 (3): 359-388.

Giddens, Antony

1984 The Constitution of Society.
An Outline of the Theory of Structuration.
Cambridge, Polity Press.

Grasswick, Heidi

2011 «Introduction: Feminist Epistemology
and Philosophy of Science in the Twenty-
First Century», in Heidi Grasswick, ed.,
Feminist Epistemology and Philosophy

of Science. Power in Knowledge. Dordrecht-
New York, Springer (« Feminist
Philosophy») : x111-2.

Griaule, Marcel

1948 Dieu d'ean.
Entretiens avec Ogotemméli.
Paris, Le Chéne.

Grieves,Vicki

2009 «Opening the Dialogue for Indigenous
Knowledges Developments in Australia»,
Cultural Studies Review 15 (2): 199-303.

Grignon, Claude & Jean-Claude Passeron

1989 Le Savant et le populaire. Misérabilisme
et populisme en sociologie et en littérature.
Paris, Ed. de 'EnEss-Gallimard-Le Seuil
(«Hautes études»).

Grosfoguel, Ramén

2011 «Decolonizing Post-Colonial Studies
and Paradigms of Political Economy:
Transmodernity, Decolonial Thinking,
and Global Coloniality», Transmodernity 1
(1): 1-36.

Hammersley, Martyn
1992 Whats Wrong with Ethnography?

Methodological Explorations.
London-New York, Routledge.



Haraway, Donna

1988 «Situated Knowledges:

The Science Question in Feminism

and the Privilege of Partial Perspective»,

Feminist Studies 14 (3): 575-599.

Harding, Sandra

1993 «Rethinking Standpoint
Epistemology: What is Strong
Objectivity ?», in Linda Alcoff & Elisabeth
Potter, eds, Feminist Epistemologies.

New York-London, Routledge

(«Thinking Gender ») : 49-82.

2009 «Standpoint Theories: Productively
Controversial », Hypatia 24 (4) : 192-200.

Harrison, Faye, ed.

1997 Decolonizing Anthropology. Moving
Further Toward an Anthropology

for Liberation. Washington, Association
of Black Anthropologists.

Herva, Soma

1988 « The Genesis of Max Weber’s
Verstehende Soziologie», Acta Sociologica 31
(2): 143-156.

Herzfeld, Michael

1997 «Anthropology : A Practice
of Theory», International Social Science
Journal 153: 301-318.

Hountondji, Paulin ).

1977 Sur la « philosophie africaine ».
Critique de l'ethnophilosophie. Paris,
Maspero (« Textes a I'appui»).

2008 «Une pensée pré-personnelle:
note sur “Ethnophilosophie et idéo-logique”

de Marc Augé», LHomme 185-186: 343-363.

Kassis, Mudar, Rita Giacaman & Maher Hashweh
2022 «Decolonizing Knowledge
Production : Perspective on Promotion and
Tenure Regulations in Palestine

and Beyond », Middle East Critique 31 (2):
105-124.

Krugman, Daniel

2023 «Global Health and the Elite Capture
of Decolonization: On Reformism

and the Possibilities of Alternate Paths»,
Pros Global Public Health. En ligne: https://
doi.org/10.1371/journal.pgph.0002103

Leclerc, Gérard

1972 Anthropologie et colonialisme.
Essai sur [histoire de [ hﬁz’mnisme. Paris,

Fayard («Anthropologie critique» 2).

Lilti, Antoine

2009 « Comment écrit-on lhistoire
intellectuelle des Lumiéres? Spinozisme,
radicalisme et philosophie», Annales 64 (1):
171-206.

2019 L'Héritage des Lumiéres.
Ambivalences de la modernité.

Paris, Ed. de 'EnEss-Gallimard-Le Seuil
(«Hautes études»).

Lowy, Michael
1999 «Le concept d’affinité élective

en sciences sociales », Critique
Internationale 2 : 42-50.

Lugones, Maria

2008 « Towards a Decolonial Feminism »,

Hypathia 25 (4): 742-759.

2023 «The Coloniality of Gender», in Livia
De Souza Lima, Edith Otero Quezada

& Julia Roth, eds, Feminisms in Movement.
Theories and Practices from the Americas.
Bielefeld, Transcript: 35-58.

Lukacs, Georg

1960 Histoire et conscience de classe.
Essai de dialectique marxiste.

Trad. de I'allemand par Kostas Axelos
et Jacqueline Bois. Paris, Minuit
(«Arguments »).

Lukes, Steven

1967 «Some Problems about Rationality »,
Archives européennes de sociologie 8 :

247-264.

Lyons, Jonathan

2010 7he House of Wisdom. How the Arabs
Transformed Western Civilization. New York,
Bloomsbury.

233

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



234

Mamdani, Mahmood

2011 « The Importance of Research in
a University », Pambazuka News 526.
En ligne: https://www.pambazuka.org/
importance-research-university

Mbonda, Ernest-Marie

2019 «La décolonisation des savoirs est-elle
possible en philosophie?», Philosophiques 46
(2):299-325.

Meagher, Kate

2025 «Decolonizing Development Studies:
Rejecting or Repurposing the Master’s
Tools?», European Journal of Development
Research 37 : 407-420.

Meillassoux, Claude

1975 Femmes, greniers et capitaux.
Paris, Maspero (« Textes a I'appui»).

Merleau-Ponty, Maurice
1960 Signes. Paris, Gallimard («NRE»).

Meudec, Marie
2017 «Anthropologie et blanchité:

une histoire cousue de fil blanc», Raisons
sociales. En ligne: https://raisons-sociales.
com/articles/dossier-blanc-he-s-neige/
anthropologie-et-blanchite/

Mignolo, Walter

2011 «Epistemic Disobedience

and the Decolonial Option: A Manifesto»,
Transmodernity 1 (2). En ligne: https://
escholarship.org/uc/item/62j3w283

2013 «Géopolitique de la sensibilité
et du savoir: (dé)colonialité, pensée
frontaliére et désobéissance

épistémologique », Mouvements 73: 181-190.

Mignolo, Walter & Catherine Walsh

2018 On Decoloniality. Concepts, Analytics,
Praxis. Durham-London, Duke University
Press («On Decoloniality »).

Mitchell, James Clyde, ed.

1969 Social Networks in Urban Situations.
Analysis of Personal Relationships in Central
African Towns. Manchester, Manchester
University Press.

Jean-Pierre Olivier de Sardan

Mkandawire, Thandika

2012 «Institutional Monocropping

and Monotasking in Africa»,

in Noman Akbar et al., eds, Good Growth
and Governance in Africa. Rethinking
Development Strategies. Oxford, Oxford
University Press (« The Initiative for Policy
Dialogues Series») : 80-113.

Miigge, Liza et al.

2018 «Intersectionality and the Politics
of Knowledge Production», European
Journal of Politics ¢ Gender 1 (1-2):
17-36.

Nakata, Martin

2007 Disciplining the Savages, Savaging
the Disciplines. Canberra, Aboriginal
Studies Press.

Ndlovu-Gatsheni, Sabelo

2013 Coloniality of Power in Postcolonial
Africa. Myths of Decolonization. Dakar,
CODESRIA.

2020 Decolonization, Development

and Knowledge in Africa. Turning

over a New Leaf- London-New York,
Routledge (« Worlding beyond the West» 25).

Needham, Joseph

1974 Science and Civilisation in China,
5. Chemistry and Chemical Techonology.
Cambridge, Cambridge University Press.

Nwafor, Uche Miriam

2025 «On the Decolonial Paradigm
of Development», in Joseph Agbakoba
& Marita Rainsborough, eds, Be}wmi
Decolonial African Philosophy...:
196-211.

Olivier de Sardan, Jean-Pierre
1976a « Afrique: qui exploite qui? A propos
de Samir Amin et des bourgeoisies d’Etat

africaines (1) », Les Temps modernes 364 :
1506-1551.

1976b « Afrique: qui exploite qui? A propos
de Samir Amin et des bourgeoisies d’Erat
africaines (II) », Les Temps modernes 365 :
1744-1775.



2008 La Rigueur du qualitatif. Les contraintes
empiriques de interprétation socio-
ﬂnt/ﬂropo[ogz’que. Louvain-La-Neuve,
Academia-Bruylant («Anthropologie
prospective» 3).

2012 «Promoting Research in a Context
where Consulting Dominates:

The Experience of the LaspeL Research
Laboratory in Niger and Benin», in Danielle
de Lame & Jacinthe Mazzocchetti, eds,
Interfaces empiriques de la mondialisation.
African Junctions under the Neo-Liberal
Paradigm. Tervuren, Musée royal

de I'Afrique centrale («Studies in Social
Sciences and Humanities» 173) : 43-59.

2015a «Africanist Traditionalist
Culturalism : Analysis of a Scientific
Ideology and a Plea for an Empirically
Grounded Concept of Culture
Encompassing Practical Norms», in Tom
De Herdt & Jean-Pierre Olivier de Sardan,
eds, Real Governance and Practical Norms

in Sub-Sabaran Africa. The Game of the Rules.
London-New York, Routledge («Routledge
Studies in African Politics and International
Relations» 7): 63-94.

2015b « The Methodological “I”:
Implication and Explicitation in Fieldwork»,
in Jean-Pierre Olivier de Sardan,
Epistemology, Fieldwork and Anthropology.
New York, Palgrave Macmillan: 103-131.

2015¢ «Methodological Populism

and Ideological Populism in Anthropology »,
in Jean-Pierre Olivier de Sardan,
Epistemology, Fieldwork and Anthropology.
New York, Palgrave Macmillan: 133-165.

2021 La Revanche des contextes.

Des mésaventures de I'ingénierie sociale,
en Afrique et au-deli. Paris, Karthala
(«Hommes et sociétés »).

2023 LEnchevétrement des crises au Sabel.
Niger, Mali, Burkina Faso. Paris, Karthala
(«Disputatio»).

Olivier de Sardan, Jean-Pierre,

Aissa Diarra & Mahaman Moha

2017 «Travelling Models and the Challenge
of Pragmatic Contexts and Practical Norms:
The Case of Maternal Health », Health

Research Policy and Systems 15 (Supplt
1). En ligne: hetps://doi.org/10.1186/
s12961-017-0213-9

OQuattara, Fatoumata

2004 «Une étrange familiarité:
les exigences de 'anthropologie “chez soi” »,
g polog

Cabhiers d’Etudes afyicaines 175 : 635-637.

Ouedraogo, Jean-Bernard & Carlos Cardoso

2011 «Introduction: Questions

of Method », in Jean-Bernard Ouedraogo
& Carlos Cardoso, eds, Readings

in Methodology. African Perspectives.
Dakar, CODESRIA : XVII-XXXIV.

Passeron, Jean-Claude

1991 «Lexemplification et la réfutation:
la théorie interprétative en sciences sociales »,

Cabhiers Ferdinand de Saussure 45 : 261-275.

2006 [1991] Le Raisonnement sociologique.
Un espace non poppérien de l'argumentation.
Paris, Albin Michel («Bibliotheque
de I'Evolution de ’humanité» 50).

Poncelet, Marc

2008 Linvention des sciences coloniales belges.
Paris, Karthala («Hommes et sociétés »).

Quijano, Anibal

2007 «“Race” et colonialité du pouvoir»,
Mouvements 51: 111-118.

Ramani, Sudha, Eleanor Beth Whyle
& Nancy Kagwanja

2023 « What Research Evidence Can
Support the Decolonisation of Global
Health ? Making Space for Deeper
Scholarship in Global Health Journals»,
Lancet Global Health 11 (9): e1464-e1468.

Said, Edward

1978 Orientalism. London, Routledge-
Kegan Paul.

Sanjek, Roger

1993 «Anthropology’s Hidden Colonialism:
Assistants and their Ethnographers»,
Anthropology Today 9 (2): 13-18.

235

VARIA

Les études décoloniales face a la raison empirique



236

Santos, Boaventura de Sousa

2011 « Epistémologies du Sud [Trad.
de Magali Watteaux] », Etudes rurales 187 :
21-50.

2014 Epistemologies of the South. Justice

against Epistemicide. Boulder, Paradigm Publ.

Scheele, Judith
2022 «Northwest African Perspectives

on the Concept of the State», Hav 12 (3):
732-746.

Schutz, Alfred
1972 Collected Papers, 1. The Problem

of Social Reality. Ed. by Maurice Natanson.
Dordrecht, Springer (« Phaenomenologica»).

Sibeud, Emmanuelle
2002 Une science impériale pour [Afrique?

La construction des savoirs aﬁimm’:te:
en France, 1878-1930. Paris, Ed. de 'EHEss
(«Recherches d’histoire et de sciences

sociales» 97).

Smith, Linda Tuhiwai
1999 Decolonizing Methodologies. Research

and Indigenous Peoples. London,
Zed Books/Dunedin, University of Otago Press.

Spivak, Gayatri Chakravorty

1999 A Critique of Postcolonial Reason.
Toward a History of the Vanishing Present.
Cambridge-London, Harvard University Press.

Stahl, Titus

2023 «Social Structure and Epistemic
Privilege: Reconstructing Lukécs’s
Standpoint Theory », Andlisis. Revista

de investigacion filosdfica 10 (2): 319-349.

Stavenhagen, Rodolfo

1973 Sept théses erronées sur Amérique latine
ou Comment décoloniser les sciences humaines.
Paris, Anthropos.

Steinmetz, George

2023 The Colonial Origins of Modern Social
Thought. French Sociology and the Overseas
Empire. Princeton-Oxford, Princeton
University Press (« Princeton Modern
Knowledge»).

Jean-Pierre Olivier de Sardan

Stocking, George, ed.

1983 Observers Observed.

Essays on Ethnographic Fieldwork.
Madison, Wisconsin University Press
(«History of Anthropology»1).

Taguieff, Pierre-André

2020 Limposture décoloniale
Science imaginaire et pseudo-antiracisme.
Paris, Ed. de 'Observatoire.

Taiwd, Olufémi O.
2023 «Being-in-the-Room Privilege:

Elite Capture and Epistemic Deference»,
The Philosopher 108 (4): 1-11.

Taussig, Sylvie

2022 «La pensée décoloniale:
derriere la politique, la gnose
heideggerienne», Revue européenne
des sciences sociales 60 (1) : 141-170.

Tempels, Placide

1945 La Philosophie bantoue.
Trad. du néerlandais par A. Rubbens.
Elisabethville, Lovania.

Terray, Emmanuel

1989 «Une nouvelle anthropologie
politique?», LHomme 110: 5-29.

Thambinathan, Vivetha & Elisabeth Anne Kinsella
2021 « Decolonizing Methodologies
in Qualitative Research: Creating Spaces

for Transformative Praxis», International
Journal of Qualitative Methods 20 : 1-9.

Towa, Marcien

1971 Essai sur la problématique philosophique
dans I'Afrique actuelle. Yaoundé,

Clé («Point de vue» 8).

Townley, Barbara

2008 Reason’s Neglect.

Rationality and Organizing. New York,
Oxford University Press.

Van Beek, Walter

1991 «Dogon Restudied : A Field Evaluation
of the Work of Marcel Griaule», Current
Anthropology 32 (2): 139-167.



Van Binsbergen,Wim & Peter Geschiere

1985 « Marxist Theory and Anthropological
Practice: The Application of French Marxist
Anthropology in Field-Work »,

in Wim Van Binsbergen & Peter Geschiere,
eds, Old Modes of Production

and Capitalist Encroachment. Anthropological
Eprmtz’om in Aﬁita. London, Kegan Paul
International : 235-289.

Weber, Max

1965 «Lobjectivité de la connaissance

dans les sciences et la politique sociales
[1904]) », in Max Weber, Essais sur la théorie
de la science. Paris, Plon («Recherches

en sciences humaines» 19): 117-214.

Weiner, Annette

1983 La Richesse des femmes, ou Comment
Lesprit vient aux hommes. lles Trobriand.
Trad. de 'américain par Richard Sabban
et Daniéle Van de Velde. Paris, Le Seuil
(«Recherches anthropologiques» 10).

Wilson, Carla

2001 «Review of “Decolonizing
Methodologies. Research and Indigeneous
Peoples” », Social Policy Journal of New
Zealand 17 : 214-217.

237

Wylie, Alison

2003 « Why Standpoint Matters », in Robert
Figueroa & Sandra Harding, eds, Science
and Other Cultures. Issues in Philosophies

of Science and Technology. New York,
Routledge: 26-48.



RESUME/ABSTRACT

Jean-Pierre Olivier de Sardan, Les études
décoloniales face a la raison empirique:
I'obsession épistémologique. — Cet article est
consacré au débat épistémologique qui a été
lancé par les études décoloniales et qui est au
centre de leur perspective. Aprés un rappel
de I'histoire et des principaux fondements
théoriques des études décoloniales, ainsi que
de leur rapport avec les études postcoloniales,
nous analyserons la critique décoloniale d’une
épistémologie du Nord datant du xviire siecle
qui serait toujours unique et dominante: elle
ignore les profondes transformations des
sciences sociales, et en particulier I'émergence
de la raison empirique au xx© siécle, qui a,
pour I'essentiel, rompu avec le positivisme
(tournant interprétatif), avec I'évolutionnisme
social (relativisme culturel), et avec le dévelop-
pementalisme (échec de I'industrie occidentale
du développement). Elle ignore aussi 'impor-
tance des critiques de la colonisation et de
Ieurocentrisme au sein des sciences sociales,
en particulier par 'anthropologie. Certes,
I'idéologie occidentalo-centriste existe encore,
et alimente diverses formes de racisme ou de
mépris, mais il ne faut pas la confondre avec
I'épistémologie ou les sciences sociales. La
deuxieme partie sera centrée sur I'«épistémo-
logie du point de vue», empruntée aux études
féministes, qui accorde aux positionnalités
identitaires issues des groupes subordonnés et
stigmatisés un « privilége épistémique». Si ces
positionnalités sont a prendre en compte, on ne
doit pas oublier les positionnalités scientifiques
construites (épistémologie, méthodologie,
options politiques, thémes de recherche) qui
jouent un réle majeur, dont 'anthropologie
fournit de nombreux exemples. En contre-
point, la troisiéme section portera sur les nom-
breuses asymétries qui caractérisent encore les
relations entre chercheurs au Sud et chercheurs
au Nord au détriment des premiers. Leurs fon-
dements sont historiques, politiques, éducatifs,
économiques, sociaux, institutionnels, et non
pas «épistémologiques». Soutenir I'autonomie
conceptuelle, programmatique et financiere des
unités de recherche du Sud, en particulier en
Afrique, est indispensable.

Jean-Pierre Olivier de Sardan, Decolonial
Studies and Empirical Reason : An Epistemological
Obsession. — This article considers the episte-
mological debate launched by decolonial stu-
dies, that is central to their perspective. After
a review of the history and main theoretical
foundations of decolonial studies, and their
relationship with postcolonial studies, the
first part analyses the decolonial critique of
eighteenth-century epistemology of the North
that appears to still be unique and dominant.
The article shows that this critique overlooks
the profound transformations in the social
sciences, and particulary the emergence of
the empirical reason in the twentieth century,
which essentially broke away from positivism
(the interpretative turn), social evolutionism
(cultural relativism), and developmentalism
(failure of the Western development industry).
It similary overlooks the importance of critiques
of colonization and Eurocentrism within the
social sciences, particulary anthropology. While
Western-centric ideology does of course still
exists, fuelling various forms of racism and
contempt, it should not be confused with
epistemology or the social sciences. The
second part focuses on «standpoint epistemo-
logy », borrowed from feminist studies, which
grants «epistemic privilege» to identity-based
positionalities stemming from subordinated and
stigmatized groups. While these positionalities
must be taken into account, we must not forget
the agency of researchers themselves, and the
constructed scientific positionalities (concerning
epistemology, methodology, political options
and research themes) that play a major role,
of which anthropology provides numerous
examples. In counterpoint, the third section
focuses on the many asymmetries that still
characterize relations between researchers
in the South and those in the North, to the
detriment of the former. These asymmetries
are historical, political, educational, economic,
social and institutional, and it is essential to
support conceptual, programmatic and
financial autonomy for research units in the
South, particularly in Africa, but this is not a
matter of «epistemological revolution».



